


 

 

 

 

 

El post‒anarquismo ha sido debatido por intelectuales de 

todo el mundo. En su forma más popular, combina los 

aspectos más prometedores de la teoría anarquista 

tradicional con los avances del pensamiento 

posestructuralista y posmodernista.  

 

Este volumen presenta una colección de ensayos sobre 

este pensamiento, que no es en definitiva, más que una 

nueva renovación del pensamiento anarquista. 

 

Libro elaborado en torno al primer número de la revista 

Anarchist Developments in Cultural Studies. 

 

Sin duda, vivimos una época muy interesante.  





 

 

 

 

 

 

VV AA 

 

POSTANARQUISMO HOY 

  



 

 

Publicación: enero de 2014 

< journals.uvic.ca/index.php/adcs/issue/view/1258 > 

Nº 1 de Anarchist Developments in Cultural Studies (2010) 

 

 Licencia Creative Commons 

 

 Extraído de The Anarchist Library 

 

Traducción y edición digital: C. Carretero 

 

 

Difunde: Confederación Sindical Solidaridad Obrera 

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html 

https://journals.uvic.ca/index.php/adcs/issue/view/1258
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


 

 

 

ÍNDICE DE CONTENIDO 

 

Editorial. El postanarquismo hoy. Lewis Call 

I. Repertorio post‒anárquico. Erick Heroux 

II. La servidumbre voluntaria reconsiderada: la política radical y 
el problema de la autodominación. Saúl Newman 

III. El postanarquismo desde una perspectiva marxista. Simón 
Choat 

IV. El constructivismo y el futuro anterior de la política radical. 
Thomas Nail 

V. 'estamos aquí, somos queer, somos anarquistas': la naturaleza 
de la identificación y la subjetividad entre los bloques negros. 
Edward Avery‒Natale 

VI. Meditaciones anarquistas, o: Tres intersticios salvajes del 
anarquismo y la filosofía. Alejandro de Acosta 

VII. Hacia una teoría cinematográfica anarquista: reflexiones 
sobre la política del cine. Nathan Jun 



VIII. La anarquitectura de Adrian Blackwell: la tensión anarquista. 
Allan Antliff 

IX. Negar espacios y lugares anárquicos: una crítica anarquista de 
la metageografía mosaico‒estatista. Xavier Oliveras González 

X. ¿Puede el anarquismo práctico de Franks evitar el relativismo 
moral? Thomas Swann 

XI. El cuerpo de la condenada Sally: caminos para la 
transformación del anarca‒islam. Mohamed Jean Veneuse 

XII. Reseña del libro: La política del postanarquismo. Leonard 
Williams 

XIII. Escúchate a ti mismo. Jamie Heckert 

  



 

 

 

 

 

EDITORIAL 

EL POSTANARQUISMO HOY 

 

Lewis Call 1 

 

Bienvenidos a Post‒anarquismo Hoy. Esto ciertamente no 
es USA Today, y no es ciertamente Aujourd'hui en France. De 
hecho, es un refrescante antídoto a todos esos discursos del 
capitalismo de Estado moderno. Durante su corta pero 

 

1 Lewis Call es profesor adjunto de historia en la Universidad Politécnica 

Estatal de California, San Luis Obispo. Es editor asociado de la revista 

Anarchist Studies. Es autor de Postmodern Anarchism (Lexington Books, 

2002). Ha escrito extensamente sobre ciencia ficción posanarquista, 

explorando temas posanarquistas en las novelas de Ursula K. Le Guin, la 

película "V de Vendetta" y la serie de televisión "Battlestar Galactica". 

Recibió el Premio Mr. Pointy 2007 al mejor artículo en el campo de los 

Estudios de Buffy. 



colorida existencia, el post‒anarquismo siempre ha sido 
libertario y socialista en su perspectiva filosófica básica: esa 
es la parte del anarquismo. Pero el post‒@ también ha 
mantenido su independencia del racionalismo moderno y 
los conceptos modernos de subjetividad: esa es la parte 
post‒. Al examinar el post‒anarquismo hoy, descubro para 
mi sorpresa y deleite que ambas partes son más fuertes que 
nunca. Ahora está claro que el post‒@ es una parte del 
anarquismo, no algo que se opone a él. Es igualmente claro 
que el post‒@ ha cambiado el anarquismo de algunas 
maneras interesantes e importantes. 

Hablo de posanarquismo hoy porque creo que vivimos un 
momento posanarquista. Ya lo sé: la lechuza de Minerva solo 
vuela al anochecer, así que ¿cómo puedo afirmar que 
entiendo el momento que vivo? Pero una de las muchas 
ventajas del posanarquismo es que significa que, por fin, 
podemos acabar con Hegel. La lechuza de Minerva necesita 
un trabajo. Necesitamos una nueva ave, más rápida, más 
intuitiva, de código abierto: algo más parecido al pingüino 
de Linux. Las cosas suceden más rápido que antes, y el ritmo 
del cambio se está acelerando. Nuestra capacidad para 
comentar sobre estas cosas también debe acelerarse. Por 
eso sostengo que, de hecho, podemos estudiar nuestro 
propio entorno político e intelectual. De hecho, creo que 
debemos hacerlo, o nos arriesgamos a ser superados por los 
acontecimientos. El posanarquismo no espera a nadie. 



Cuando hablo del posanarquismo hoy, también insinúo 
que ya existía. Aquí invoco la peculiar y poderosa alquimia 
del historiador: declaro que existe un objeto de estudio 
llamado posanarquismo, y que este objeto ya tiene una 
historia. Una narrativa escandalosamente breve de esa 
historia podría ser algo así: el posanarquismo nació a 
mediados de los años ochenta, en la «Zona Autónoma 
Temporal» de Hakim Bey. A lo largo de los noventa, creció y 
prosperó en las redes distribuidas y rizomáticas de la época: 
Internet y la World Wide Web. El posanarquismo se formó 
en las páginas de revistas como Anarchist Studies (Gran 
Bretaña) y Siyahi (Turquía). Todd May le dio una filosofía. 
Saul Newman le dio un nombre y le inculcó un interés por la 
psicología. Yo animé al posanarquismo a interesarse por la 
cultura popular (y viceversa). Richard J.F. Day introdujo el 
pos@ en los movimientos sociales más recientes: el 
comienzo de una hermosa amistad. Críticos reflexivos como 
Benjamin Franks desarrollaron interesantes críticas al 
postanarquismo (Franks, 2007). Duane Rousselle y Süreyyya 
Evren le dieron a Post-anarquismo, una lectura. ¡Y aquí 
estamos! ¡Usando esta pequeña locura llamada post‒@, 
para inaugurar una nueva y audaz revista‒libro que promete 
examinar el entorno cultural de nuestra era posmoderna 
desde una perspectiva anarquista! 

Pero esperen un momento. May, Day, Newman and Call 
suena más a bufete de abogados que a revolución. De 
hecho, el post‒@ inicial fue justamente criticado como otro 



fenómeno de torre de marfil para intelectuales blancos, 
hombres y burgueses. Por suerte, el postanarquismo actual 
no es nada parecido. Es transnacional, transétnico y 
transgénero. Habla con voces populares y populistas, no solo 
en las páginas de revistas académicas. El postanarquismo 
actual es una colección viral de discursos en red que no 
necesitan nada más en común que su creencia de que 
podemos lograr un mundo mejor si nos despedimos de 
nuestro querido y viejo amigo el yo racional cartesiano y 
abrazamos en su lugar el juego del símbolo y el deseo. Todos 
los jóvenes lo están haciendo hoy en día: el Bloque Negro, 
los queers, los activistas culturales, los anticolonialistas. El 
posanarquismo actual es un conjunto de discursos que se 
dirigen a una coalición amplia, flexible y libre de grupos 
anarquistas: activistas, académicos y artistas, pervertidos, 
posestructuralistas y campesinos. Como dijo Foucault: «No 
pregunten quiénes somos ni esperen que sigamos siendo los 
mismos». Somos la singularidad que se esconde tras un 
pañuelo negro. Puede que nos parezcamos al 
subcomandante Marcos, a Guy Fawkes o a tu profesor de 
historia raro. Somos todos y no somos nadie. No se nos 
puede detener, porque ni siquiera existimos. 

Al repasar la breve pero apasionante historia del 
posanarquismo de esta manera, de repente me parece que 
el posanarquismo podría poseer todo lo necesario para 
constituir no solo un momento, sino un movimiento real. 
Franks (2007) ha sugerido que tal movimiento podría estar 



surgiendo. En el pasado, he dudado en estar de acuerdo. 
Después de todo, a uno no le gusta que lo acusen de una 
retórica revolucionaria exagerada y desbordante. Pero la 
existencia de esta revista‒libro, Anarchist Developments in 
Cultural Studies (Desarrollos anarquistas en estudios 
culturales), me ha convencido de que ya pasó el momento 
de dudar. Una década después del tercer milenio, el 
posanarquismo se ha convertido en un deseo 
autorrealizado, una especie de máquina deleuziana del 
deseo. Según las teorías deleuzianas que inspiran la mayoría 
de los ensayos de este volumen, estas máquinas realmente 
producen la realidad (Deleuze, 1983). Como toda buena 
máquina del deseo, el posanarquismo opera por 
multiplicidad. En estas páginas, académicos de diversas 
nacionalidades, idiomas, etnias, géneros, sexualidades y 
perspectivas teóricas se han reunido para hablar sobre el 
posanarquismo, su promesa, su potencial y sus problemas. 
Esta revista‒libro contiene defensas profundas y 
apasionadas del posanarquismo, así como críticas 
igualmente perspicaces y apasionadas. Algunos de los 
ensayos de este volumen no son particularmente 
posanarquistas en su perspectiva o método, pero incluso 
estos comparten ciertas preocupaciones con el 
posanarquismo: preocupaciones, por ejemplo, sobre la 
arquitectura, los territorios y la organización del espacio. 
Estos ensayos siguen líneas de fuga que a veces se cruzan 
con el posanarquismo, y estas intersecciones son ricas en 
potencial. 



Al menos cuatro de los artículos de este número abordan 
el terreno de la filosofía política anarquista, lo que sugiere 
que el post‒@ no ha abandonado en absoluto las 
preocupaciones centrales del anarquismo tradicional. El 
ensayo de Saul Newman examina uno de los obstáculos más 
serios para cualquier revolución anarquista: la 
autodominación, o el deseo que sentimos de nuestra propia 
dominación. Basándose en la tradición psicoanalítica radical, 
Newman argumenta convincentemente que cualquier 
política anarquista efectiva debe abordar directamente 
nuestra dependencia psíquica del poder. El proyecto crítico 
de Newman es de vital importancia, ya que nos motiva a 
buscar estrategias para superar nuestra complicidad con el 
poder político y económico. Así, he argumentado, por 
ejemplo, que las prácticas de BDSM2 o "kink"3 podrían 
satisfacer nuestra necesidad de poder sin reproducir las 
estructuras de poder estatistas o capitalistas (Call, 2011b). 

El ensayo de Thomas Swann amplía un interesante debate 
sobre el universalismo moral. Post‒@ incluye, sin duda, una 
crítica drástica de dicho universalismo. Benjamin Franks 

 

2 “BDSM” es un término creado en 1990 para abarcar un grupo de prácticas 

y fantasías eróticas, cuyas siglas significan: Bondage; Disciplina y 

Dominación; Sumisión y Sadismo; y Masoquismo. [N. T.] 

3 En la sexualidad humana, el kink es el conjunto de prácticas, conceptos o 

fantasías sexuales no convencionales. El término deriva de la idea de una 

«desviación» en el comportamiento sexual de un sujeto, para contrastar 

dicho comportamiento con costumbres y propensiones sexuales 

«convencionales». [N. T.] 



(2008) ha respondido a esta crítica desplegando un 
"anarquismo práctico", pero Swann sugiere que dicho 
anarquismo debe apelar al universalismo o correr el riesgo 
de caer en el relativismo moral. Franks y sus colegas aún 
podrían encontrar una tercera vía, pero la crítica de Swann 
ofrece la importante tarea de identificar los límites actuales 
del anarquismo práctico. 

El notable ensayo de Thomas Nail argumenta que, 
habiéndose consolidado como una filosofía política válida, el 
post@ debe ahora encontrar una manera de interactuar con 
la sociedad poscapitalista y postestatista que ya se está 
gestando ante nuestros ojos. Nail interpreta el zapatismo 
como otro tipo de máquina deleuziana, la «máquina 
abstracta». Esta máquina es un mecanismo político 
autoiniciado que no requiere más prerrequisitos que ella 
misma. Como argumenta Nail convincentemente, estas 
máquinas indican que la revolución posanarquista ya ha 
sucedido. 

Simon Choat realiza la valiosísima tarea de reinterpretar el 
posanarquismo desde una perspectiva marxista. Como bien 
señala, el posanarquismo inicial estaba teóricamente 
fragmentado. May, Newman y yo teníamos nombres 
diferentes para lo que ahora llamamos posanarquismo. 
Newman reconoció la importancia del psicoanálisis 
lacaniano, mientras que yo, al principio, no. (Desde entonces 
he intentado corregir ese descuido; cf. Call, 2011a). Choat 
demuestra que la oposición al marxismo fue fundamental 



para la articulación original del posanarquismo. Pero 
también muestra el peligro de dicha oposición. Es posible 
que exista un tipo de marxismo antiesencialista compatible 
con el posestructuralismo y, por lo tanto, también con el 
posanarquismo. Así pues, si bien Choat tiene razón al decir 
que hace diez años temía las tendencias colonizadoras de la 
teoría marxista, ya no teme al marxismo. Hoy en día, el 
postanarquismo es demasiado maduro y demasiado fuerte 
como para verse amenazado por el marxismo, y deberíamos 
dar la bienvenida a aliados teóricos dondequiera que 
podamos encontrarlos. 

Me alegra especialmente ver que este libro contiene un 
par de intervenciones queer. Mohamed Jean Veneuse 
ofrece un análisis innovador de la política transexual en el 
mundo islámico. Veneuse deja claro que la figura de la 
persona transexual puede desestabilizar radicalmente los 
conceptos esencialistas de género; además, identifica los 
beneficios que esta desestabilización podría ofrecer al 
anarquismo. El rechazo a las identidades fijas y a los 
conceptos binarios de género sugiere que el género podría 
entenderse mejor como un proyecto de devenir. Al 
considerar el género más como un verbo que como un 
sustantivo, evitamos el autoritarismo de las posiciones de 
sujeto estables. Este proyecto tiene claras afinidades con el 
post‒@. 

Mientras tanto, Edward Avery‒Natale ofrece un tipo muy 
diferente de anarquismo queer. Avery‒Natale muestra 



cómo los anarquistas del Bloque Negro, que normalmente 
se identificarían como heterosexuales, pueden adoptar 
temporal y tácticamente una posición de sujeto queer. Esto 
sugiere que "queer" se ha convertido en mucho más que una 
sexualidad. "Queer" ahora designa una posición de sujeto 
tan flexible que amenaza con revelar el vacío de la 
subjetividad misma. La subjetividad entonces colapsa en lo 
que Avery Natale, siguiendo a Giorgio Agamben, llama la 
"singularidad de lo que sea". La queeridad aquí se refiere a 
la negación de la identidad misma. De nuevo, este proyecto 
es totalmente compatible con el post‒@. El posanarquismo 
comparte con el Bloque Negro "queer" el objetivo de 
destruir no solo el capital y el Estado, sino también al "sujeto 
anarquista" como tal. En palabras del luchador por la 
libertad anarquista V de Alan Moore: «Brindemos por todos 
nuestros bombarderos, todos nuestros bastardos, los más 
desagradables e imperdonables. Brindemos por su salud [...] 
y no los veamos más» (Moore y Lloyd, 1990: 248). 

A largo plazo, el enfoque interdisciplinario de Desarrollos 
Anarquistas en Estudios Culturales bien podría convertirse 
en su punto fuerte. Me complace ver que este número 
inaugural contiene tanto teoría arquitectónica anarquista 
como crítica cinematográfica anarquista. Alan Antliff nos 
ofrece un fascinante estudio de la "anarquitectura" de 
Adrian Blackwell. La arquitectura de Blackwell intenta 
generar un cambio radical de perspectiva que podría hacer 
que las relaciones de poder estáticas sean más abiertas y 



fluidas. El resultado, como argumenta Antliff 
convincentemente, es una forma única de arquitectura 
anarquista que se niega a quedar atrapada en la lógica 
cultural del capitalismo. 

Mientras tanto, Nathan Jun ofrece una teoría 
cinematográfica anarquista muy ambiciosa, que se propone 
revelar el «potencial liberador del cine». Haciendo eco (una 
vez más) de Gilles Deleuze, Jun argumenta que un «cine 
genuinamente nómada» no solo es posible, sino inevitable, 
y que dicho cine surgirá en la intersección entre productor y 
consumidor, difuminando la distinción entre ambos. Basta 
con observar la proliferación viral de producciones de vídeo 
amateur de calidad en YouTube y otros sitios web para 
comprobar que esto ya está sucediendo. 

Eso solo deja tres ensayos descabellados, uno de los cuales 
contiene (con un estilo fractal apropiado) "Tres intersticios 
descabellados del anarquismo y la filosofía". Alejandro de 
Acosta sugiere que el anarquismo "nunca se ha incorporado 
a la disciplina académica como tal", aunque me apresuro a 
añadir que, desde luego, no es por falta de intentos. De 
Acosta convierte la aparente debilidad teórica del 
anarquismo en una virtud, argumentando que el 
anarquismo realmente importa no como un cuerpo de teoría 
abstracta, sino como un conjunto de prácticas sociales 
concretas. De Acosta ofrece ejemplos provocativos de estas 
prácticas: las afirmaciones meditativas de los "utópicos", 



una antropología especulativa de los espacios geográficos y 
una psicogeografía situacionista. 

Estos dos últimos "estilos salvajes" encajan a la perfección 
con las preocupaciones de Xavier Oliveras González, quien 
nos ofrece una crítica drástica de la metageografía estatista 
y, a la vez, sugiere una alternativa. Oliveras muestra el poder 
de las suposiciones de alto nivel que hacemos sobre el 
espacio geográfico y sus formas de organización. Quien 
controla la metageografía controla los territorios que define, 
y hasta ahora el Estado ha controlado estos aspectos. Pero 
geógrafos anarquistas como Kropotkin llevan más de un 
siglo criticando esta metageografía estatista. Como 
demuestra Oliveras, ahora por fin es posible imaginar una 
metageografía libre de suposiciones estatistas. 

Finalmente, Erick Heroux nos ofrece un útil "Repertorio 
Postanárquico". Heroux analiza las implicaciones de las 
redes posmodernas actuales. Estas redes se caracterizan por 
extensas técnicas de cooperación que implementan 
directamente el principio anarquista de ayuda mutua. El 
shareware, el freeware y el software de código abierto 
representan alternativas claras a la lógica económica del 
capitalismo. Al igual que Thomas Nail, Heroux sugiere que ya 
no anticipamos una futura revolución postanarquista. Más 
bien, estudiamos el surgimiento de una sociedad 
postanarquista real. 



Así es el posanarquismo hoy. Ya no ofrecemos visiones, 
predicciones ni utopías a medias. El posanarquismo actual 
describe el mundo en el que vivimos. Ofrece estrategias 
innovadoras y eficaces para comprenderlo y conectar con él. 
Para una filosofía construida, en parte, sobre la renuncia a la 
realidad, el posanarquismo se ha vuelto sorprendentemente 
real. Así que úsenlo y reúsenlo. Aplíquenlo y negémoslo. 
Revísenlo y recíclenlo. Dejen que les hable, compañeros 
anarquistas, y hagan que los escuche. Puede que el 
posanarquismo no haya llegado para quedarse, pero ya está 
aquí, y el anarquismo se enriquece por ello. 

 

 

Referencias 

Call, Lewis. (2011a) “Buffy, la cazavampiros postanarquista”. En 
Postanarquismo: Una lectura (Duane Rousselle y Süreyyya 
Evren, eds.). Londres: Pluto Press. 

‒‒ (2011b) “Estructuras del deseo: Perversión postanarquista en la 
ficción especulativa de Octavia Butler y Samuel Delany”. En 
Anarquismo y sexualidad: ética, relaciones y poder (Jamie 
Heckert y Richard Cleminson, eds.). Nueva York: Routledge. 

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. (1983) El antiedipo: capitalismo y 
esquizofrenia. (R. Hurley et al., Trad.) Minneapolis: 
University of Minnesota Press. 



Franks, Benjamin. (2007) “Postanarquismo: una evaluación crítica”. 
Revista de ideologías políticas (12)2: 127–45. 

‒‒ (2008) “Postanarquismo y metaética”. Estudios Anarquistas 
(16)2: 135–53. 

Moore, Alan y David Lloyd. (1990) V de Vendetta. Nueva York: DC 
Comics. 

  



 

 

 

I. REPERTORIO POST‒ANÁRQUICO 

 

Erick Heroux 4 

 

Prefacio 

“Repertorio PostAnárquico” es un conjunto de 
proposiciones discretas sobre el postanarquismo. Estas 
pueden leerse como unidades independientes en cualquier 
orden, o también como un desarrollo lineal que se desarrolla 
de principio a fin. El ensayo intenta articular los principios, 
temas y conceptos implícitos en una variedad de escritos 
postanarquistas contemporáneos. Los temas incluyen: la 
transversalidad entre redes acéntricas y policéntricas; la 
tensión entre los tres ideales revolucionarios de libertad, 
igualdad y solidaridad; las posibles consecuencias de tomar 

 

4 Durante la última década, Erick Heroux enseñó teoría cultural y literatura 

en varias universidades de Taiwán. Actualmente reside en Oregón y está 

escribiendo un libro sobre ecocrítica. Puede contactarlo por correo 

electrónico en heroux@efn.org 



en serio la igualdad; cómo la crítica anarquista de la 
representación se ha visto complicada por las paradojas de 
la deconstrucción; la necesidad del disenso y el atractivo de 
la paralogía y lo dialógico; y, finalmente, por qué una 
definición politética5 del anarquismo es más adecuada que 
una definición esencialista. 

No nos falta comunicación. Al contrario, tenemos 
demasiada. Nos falta creación. Nos falta resistencia al 
presente. La creación de conceptos en sí misma exige 
una forma futura, una nueva tierra y un pueblo que aún 
no existe [...] Este pueblo y este mundo no se 
encontrarán en nuestras democracias. Las democracias 
son mayorías, pero un devenir es, por su naturaleza, 
aquello que siempre elude a la mayoría. 

‒ Deleuze y Guattari 

¿Cómo llegamos a estar tan tristes? El siglo XX es la historia 
de revoluciones fallidas contra el capitalismo y el imperio; es 
decir, de las revueltas comunistas y anticolonialistas. En 
cambio, el capitalismo nunca ha sido tan ampliamente 
aceptado y abrazado, mientras que el imperio se 
reintroduce en la explotación neocolonial y los regímenes 

 

5 Una clasificación politética está basada en un gran número de 

características y no se exige que todos los miembros de un conglomerado 

posean todas las características, (aunque sí que tengan cierta homogeneidad 

en ellas). Usualmente se procede en estos casos de forma aglomerativa. [N. 

T.] 



nacionalistas poscoloniales que abusan grotescamente de 
sus propios ciudadanos. El siglo fue una trampa. Cuando no 
fue la violencia fascista la que destruyó el anarquismo, como 
en España, fue la violencia totalitaria. Cuando no fue la 
violencia colonial, fue la violencia poscolonial. Cuando no 
fue el nacionalismo, fue el terrorismo. Cuando no fue la 
violencia abierta, fue una forma de control aún más 
insidiosa, por encubierta: un control económico y técnico de 
poblaciones e individuos que era difícil de nombrar, y mucho 
menos de resistir. Estamos tristes porque fuimos seducidos 
y abandonados, amantes desamparados de la humanidad. 
Este último siglo no fue un siglo de conspiraciones, aunque 
muchas triunfaron. Las únicas conspiraciones permitidas 
fueron aquellas que se adecuaron y fomentaron la deriva 
total hacia el capital global. En una era de jerarquía 
económica, solo se permite la violencia de la economía. 

Pasado, presente, futuro. Se dice a menudo que el 
anarquismo ya pasó. Fue una ideología del siglo XIX que se 
expresó en unas pocas bombas y asesinos, los 
"propagandistas de los hechos". Su máxima expresión 
comunitaria se dio en España, antes de que los fascistas 
derrocaran violentamente la República en ese preludio 
definitivo de la Segunda Guerra Mundial. Por lo tanto, el 
anarquismo solo tiene un pasado, una causa perdida en un 
mundo maduro de estados democráticos. Así reza el folclore 
controlado. Sin embargo, un presente incómodo se presenta 
con un cierto retorno del anarquismo, los "nuevos 



anarquistas", los "bloques negros", las comunidades 
intencionales, las zonas autónomas temporales, los centros 
sociales experimentales, el resurgimiento de la publicación 
de textos anarquistas nuevos, clásicos, relecturas y la 
sorprendente reaparición del símbolo de la anarquía en 
todas partes: afirmar que el verdadero orden surge de la 
libertad anárquica. No es poca ironía, una ironía histórica, 
que el sistema de statu quo del Estado de bienestar más el 
capitalismo sea el único que ha anunciado su propia falta de 
futuro: esto se ha llamado el «fin de la historia» y el «fin de 
la ideología». El presente es el logro máximo de las 
capacidades humanas, el compromiso más sabio se 
encuentra convenientemente cerca: el statu quo resulta 
insuperable, un presente eterno al que sería inútil oponerse, 
ya que todas las alternativas han fracasado. Sin embargo, 
como un fantasma inquietante, el anarquismo reaparece 
para anunciar que los informes sobre su desaparición son 
prematuros. Por el contrario, ahora se reinventa como 
“teoría poscontemporánea”, llamando la atención sobre 
una “comunidad venidera” (Agamben), una “democracia 
por venir” (Derrida), un “pueblo que aún no existe” (Deleuze 
y Guattari) en una paradójicamente “comunidad 
inconfesable” (Blanchot) en la que la “multitud” ascendente 
no consiste en identidades sino en “singularidades” (Hardt y 
Negri). Estas teorías del comunalismo libertario no se 
autodenominan anarquistas ‒o al menos solo 
indirectamente, como puede demostrarse fácilmente en 
alusiones y notas a pie de página particulares‒. Pero en 



todas partes reaniman los temas anarquistas 
supuestamente muertos y rearticulan un léxico más antiguo 
en neologismos para las nuevas condiciones emergentes. El 
posanarquismo, por lo tanto, afirma su futuro; mientras que 
el consumismo del Estado de bienestar nunca se cansa de 
afirmar su eterno presente sin ningún desarrollo futuro, en 
completa negación de la historia. 

Las personas que vendrán, aquellas evocadas por los 
grandes artistas, poetas y filósofos visionarios ‒y aquí me 
refiero a figuras como Blake, Whitman y Nietzsche‒ no serán 
clones de los proletarios, ni preservaciones de la cultura 
obrera asediada, ni un retorno a las raíces cercenadas de las 
tribus nativas, ni ninguna identidad esencialista (o 
identificación fundacionalista), ya sea masculina o femenina, 
negra o blanca, verdadera o falsa. Estas estilizaciones 
contemporáneas de la imaginería radical son rechazadas en 
la teoría postanarquista (y, de hecho, el esencialismo 
también fue rechazado con mayor frecuencia en el 
anarquismo clásico). En cambio, el nuevo énfasis en todo 
postanarquismo no reside en la preservación ni en el 
retorno, sino en el devenir. La imagen pura de los auténticos 
proletarios, aborígenes o subalternos precoloniales se 
transforma ahora y se abre a un futuro devenir menor. Ni 
mayoría ni pureza; pero de vital importancia aquí es el 
proceso infinitamente abierto de devenir diferente de lo que 
uno ya era, creando una singularidad en lugar de ser un 
individuo, ramificándose en lugar de buscar raíces. Las 



singularidades son conjuntos únicos formados por 
elementos preindividuales y transindividuales, que 
conforman sus propios espacios y tiempos. Sin embargo, lo 
que se afirma y se transmite desde los diversos marxismos, 
anticolonialismos y el anarquismo clásico es lo que Deleuze 
y Guattari han catalogado como el origen del pueblo por 
venir: «una raza oprimida, bastarda, inferior, anárquica, 
nómada e irremediablemente menor». 

¿Dónde nos encontramos hoy? Atrapados como peones 
entre las dos instituciones dominantes que han competido y 
cooperado entre sí por el acceso a nuestra dominación: el 
Estado y la Corporación. Nuestra alternativa política no será 
tomar el control y convertirnos en la corporación ni en el 
Estado. Sino más bien, eludir estas instituciones mediante la 
descentralización, que las debilita a ambas. Ambas 
instituciones dominantes operan como jerarquías. Cada vez 
más, también parecen operar como redes, un poder difuso 
que se infiltra en el tejido social como "gubernamentalidad" 
o "biopoder" que nos somete no mediante la disciplina o la 
conformidad con las normas, sino más bien impregnando 
profunda y seductoramente su modelo de nuestros 
supuestos "intereses" en nuestros propios sueños y deseos. 
Este poder en red derrumba las fronteras entre lo público y 
lo privado, entre el trabajo y el ocio, entre la economía 
doméstica y la economía global. Pero este poder, 
insidiosamente efectivo, es meramente una estrategia 
contingente, una pantalla que mantiene las jerarquías, 



bastante obvias, que sustenta. Nuestra operación 
alternativa también son redes, pero redes que no son 
pantallas, sino redistribuciones de poder. Quién habla, quién 
puede ser escuchado, quién puede ver, quién puede ser 
visto, quién puede decidir, qué se permite decidir: todo esto 
se redistribuye en redes genuinas. 

Redes. Redes de todo tipo para distintos propósitos, con 
distintos tipos de conectividad. Curiosamente, los estudios 
de redes han demostrado que no todos los nodos de una red 
están igualmente descentrados. Las redes son 
potencialmente acéntricas, pero de hecho evolucionan 
hacia una policéntrica: algunos nodos son mucho más 
utilizados y útiles que otros. La interconectividad 
completamente acéntrica es virtual y está disponible; sin 
embargo, en la práctica, la mayoría de las interconexiones 
pasan por un número menor de centros principales. El 
mayor número de nodos restantes se vuelve relativamente 
marginal, aunque siguen conectados entre sí y 
potencialmente capaces de volverse más "centrales". El 
resultado es un híbrido de jerarquía e igualdad: ambas / y, 
sin embargo, ninguna / ni vertical ni horizontal: algo 
intermedio. Se requiere un nuevo concepto: una interacción 
diagonal, o mejor, transversal. Las redes ejemplifican la 
hibridez, la igualdad, la libertad, la interconexión mutua y la 
polifonía dialógica de la clave de la transvaloración 
postanarquista de todos los valores. La comunidad 
emergente está interconectada y llega a través de 



estructuras interconectadas, y crea una red: policéntrica 
cuando quiere serlo, y, sin embargo, siempre descentrada o 
acéntrica si así lo desea. La red posibilita y resulta del 
sistema autoorganizado de singularidades en interconexión 
mutua. 

Conferencias multinacionales, celebradas con bombos y 
platillos en ciudades como Kioto, Seattle, Génova, 
Copenhague, etc., han demostrado repetidamente el 
fracaso de los administradores de élite para llegar a un 
acuerdo viable sobre la mejor manera de repartir el botín, 
preservar los privilegios, garantizar la sostenibilidad del 
capitalismo, hacer que el poder parezca atractivo y, en 
resumen, cómo salvar el statu quo de sus propios venenos. 
Esta notable serie de fracasos ha dado lugar a una serie 
igualmente notable de olvidos en los medios de 
comunicación. Ya sea por amnesia o por malicia deliberada, 
el resultado ha sido que solo un grupo inspirado de 
manifestantes ha exigido un despertar de este estupor, 
aunque estos manifestantes suelen ser representados 
mientras son pateados y rociados con gas pimienta por las 
diversas guardias nacionales del mundo, ahora vestidos 
indistinguiblemente con los uniformes de los soldados de 
asalto de La Guerra de las Galaxias. (El nuevo Imperio no es 
sutil en su simbolismo). Las negociaciones oficiales intentan 
preservar el statu quo mientras alcanzan acuerdos para 
encubrir las contradicciones entre los nacionalismos y la 
gobernanza global. Solo los manifestantes han podido 



proponer una alternativa a estas negociaciones fallidas: un 
mundo alternativo al modelo de globalización tradicional. El 
análisis más profundo demuestra que otro mundo no solo es 
posible, sino necesario. Esta alternativa necesaria se alinea 
con los principios de la gobernanza postanarquista. 

El anarquismo se inspiró y se inspira en esa antigua 
trinidad revolucionaria de igualdad, libertad y solidaridad 
(prefiero este último término a la "hermandad" patriarcal de 
la fraternidad). El anarquismo nunca se realiza plenamente, 
pero es el ideal político por el que se debe trabajar 
continuamente, más democrático que la "democracia" tal 
como se establece actualmente en los sistemas de 
representación estatal. Como ideal, nunca está plenamente 
presente, pero siempre tiene el potencial de sacar lo mejor 
de las formas de sociabilidad libre. Incluso en nuestros 
Estados actuales, son las prácticas anarquistas las que 
prosperan entre las grietas de los sistemas fallidos. El 
anarquismo, como teoría y praxis, ha sido el más fiel a la 
antigua trinidad ideal y ha trabajado para desarrollar 
prácticas de la vida cotidiana que cultiven una comunidad 
viable, una que pueda negociar las tensiones muy reales 
entre los tres: cuando la igualdad viola la libertad o 
viceversa; o cuando la libertad viola la solidaridad, y así 
sucesivamente. El anarquismo, en su máxima expresión, 
nunca se limitó a la «libertad», la «igualdad» ni la «ayuda 
mutua» en sí mismas, sino más bien a afirmar las tres a pesar 
de las tensiones. Reconocer que la tensión siempre existirá 



entre estos tres ideales revolucionarios y afirmar esta 
tensión como productiva y valiosa es el tiempo 
revolucionario del postanarquismo. 

El anarquismo clásico rechazó radicalmente la 
representación, es decir, a los representantes que hablan en 
lugar de otros. La teoría postestructuralista añade algunas 
capas de crítica a esto. El postanarquismo continuará 
interpretando el rechazo anarquista con / a través / en 
contra de la complicación postestructuralista de la 
representación. La cuestión de la representación nunca se 
resolverá de una vez por todas, ya que descubrimos que el 
lenguaje en sí mismo es representación y, como tal, no 
puede simplemente descartarse, sino solo verse a través de 
un constructo, incluso cuando se emplea necesariamente. 
No existe una presencia natural predefinida que garantice la 
verdad última de una re‒presencia de la representación; sin 
embargo, esto también implica que todo lo que tenemos en 
términos de significado son representaciones. Podemos 
asumir que la presencia está ahí, pero la significatividad de 
este o aquel significado es siempre una re‒presentación. Y 
las representaciones tienen consecuencias. Hasta aquí, 
Derrida en pocas palabras, comienza con su argumento de 
que no existe un significante trascendental, pero la 
significación siempre está en marcha en un sistema 
interminable de diferencias, donde cada diferencia que 
marca algo significativo solo puede hacerlo en esta misma 
distinción relacional con todas las diferencias adyacentes ‒



que en sí mismas no son presentes ni presencias, sino 
también diferencias relacionales‒. Este será un tema 
postanarquista, inexorablemente corrosivo para todos los 
supuestos naturalistas sobre la identidad y el lugar 
apropiado de mi propiedad. Las representaciones siempre 
están desnaturalizadas, son antinaturales. Incluso la 
mímesis, como reflejo directo de la naturaleza, ha 
demostrado ser histórica en lugar de natural, como lo ha 
demostrado la historia de las artes y las ciencias. La historia 
de Collingwood sobre La idea de la naturaleza, junto con el 
estudio de Auerbach sobre la mímesis en la historia de la 
representación literaria, me vienen a la mente como 
ejemplos decisivos de mi tema: la «naturaleza» recibe 
diversos significados, su representación se desliza entre una 
gama de equívocos, connotaciones, contradicciones, 
modos, epistemes, géneros, y esto continúa hasta el infinito. 
La consecuencia es una gama de significados diversos. 

Mi espejo, mi yo. No hay garantía esencial de que un sujeto 
auténtico ofrezca la verdadera representación de esa 
posición desde esa posición. Las autorrepresentaciones son 
tan susceptibles al autoengaño como las representaciones 
del Otro y las representaciones que el Otro tiene de mí 
mismo. El desconocimiento es a veces una proyección de las 
características que uno desconoce sobre otro, como en la 
metáfora de Jung de "la sombra"; pero también el 
desconocimiento es una experiencia de espejo. Es decir, 
verse a uno mismo y, sin embargo, no ver en absoluto lo que 



otros ven cuando uno te ve. Un ejemplo dramático del 
espejo como desconocimiento, sin duda demasiado 
literalizado, se encuentra en la película taiwanesa Yi‒yi 
(traducida como Uno y Uno) del difunto director Edward 
Yang. En la película, un niño pequeño toma docenas de 
fotografías de personas "a sus espaldas", por así decirlo; 
literalmente, fotos de sus espaldas. Luego, el niño les 
presenta estas fotos a cada persona como un regalo 
misterioso. Más adelante en la película, se le pregunta sobre 
esta peculiar afición. Hablando como un verdadero artista, 
la respuesta del niño es a la vez precoz e inocente; explica 
que quiere que las personas vean una faceta de sí mismas 
que normalmente no pueden ver. No sabemos cómo nos 
ven los demás desde atrás. Las representaciones del niño 
son el punto de vista del Otro, inaccesible en el espejo. Esto 
también explica lo escalofriante de la famosa pintura del 
surrealista Magritte, en la que un hombre se mira al espejo 
y se queda atónito al descubrir que solo puede ver su 
espalda, pero no su rostro, en una inversión típicamente 
surrealista. El ingenio aquí reside en la implicación de que la 
situación real en la normalidad cotidiana es simplemente 
una inversión de este punto ciego enloquecedor. Así 
también, el cine tiene el potencial, a veces cumplido, de 
representarnos mejor de lo que hemos sido capaces de 
vernos sin este aparato y sin esta Otra perspectiva. 

Debemos desconfiar de la representación, incluso en 
contra de ella, pero la paradoja, probablemente la aporía, es 



que no podemos existir sin ella. El anarquismo clásico tenía 
razón al oponerse a la representación, y cabe destacar que 
esto sigue siendo importante. En política, la igualdad y la 
representación se encuentran en una tensión 
contradictoria, al igual que la libertad y la representación. 
Debemos reafirmar el principio de participación abierta en 
la toma de decisiones, especialmente permitiendo que 
quienes se verán más afectados por una decisión tengan la 
mayor participación posible en ella. Sin embargo, la cuestión 
de la representación sigue sin resolverse. Toda 
representación es, en el mejor de los casos, parcial, 
distorsionada y perversa, incluida la autorrepresentación. 
No siempre ofrecemos las mejores o, mejor dicho, las únicas 
representaciones de nosotros mismos. La representación en 
sí misma es, sin duda, un problema complejo, sobre todo 
para el anarquismo, ya que no es un fenómeno meramente 
psicológico o estético, como he sugerido hasta ahora, sino 
también un enorme problema político. Propongo que 
experimentemos reflexionando más sobre estos problemas 
de la representación incorporando la noción de igualdad, 
por así decirlo, desde atrás, para complementar las nociones 
de libertad individual y solidaridad. Mi énfasis en la igualdad 
puede resultar extrañamente desconcertante, a menos que 
hayan leído a Rancière, a quien nomino como 
postanarquista, en mi representación. «Igualdad» es la 
palabra clave de sus numerosas obras y el principio 
mediante el cual Rancière propone repensar la democracia, 
la educación, la práctica artística, la interpretación literaria, 



etc. Ha insistido en repetidas ocasiones en que la igualdad 
no es una afirmación ontológica, ni normativa, biológica o 
esencialista. Se trata de un principio político, no ontológico. 
En cambio, la egalité es una hipótesis teórica que debe ser 
puesta a prueba: ¿Qué pasaría si, lamentablemente por 
primera vez, empezáramos a tomar en serio el principio de 
igualdad en tantas situaciones como fuera posible? ¿Qué 
pasaría, por ejemplo, si asumiéramos que los estudiantes 
son realmente iguales a sus maestros, simplemente como un 
experimento mental y luego quizás como una praxis? 
Podríamos sorprendernos, como nos muestra el libro de 
Rancière sobre el educador del siglo XVIII, Jacotot (El 
maestro ignorante). El supuesto político y pragmático de la 
igualdad puede llevar a experiencias de aula donde esta 
igualdad se manifieste, es decir, donde los estudiantes 
pueden enseñarse a sí mismos tanto como el profesor. 

¿Qué pasaría si asumimos que el lector es igual al escritor? 
¿Y si el espectador es igual al artista? ¿Y si todos tuvieran, en 
principio, la misma capacidad fundamental para 
comprender, hablar e interpretar? La representación, por lo 
tanto, seguiría siendo problemática, pero se convertiría, 
como por primera vez en la historia, en un juego de iguales. 
Su representación de mí, supongamos al comienzo de este 
juego, es igual a mi representación. La representación que 
uno hace de su propio interés es igual, no siempre mejor, 
que la representación que el otro hace de ese mismo interés. 
Ambos entran en el juego o la competencia como supuestos 



iguales, compitiendo por la atención. De nuevo: esto no es 
una afirmación sobre la verdad, la eternidad, la realidad ni la 
ontología. Al no ser ninguna de ellas, es una reivindicación 
política para pensar y practicar la democracia. No habrá 
jerarquía, ni siquiera una jerarquía invertida en la que el 
individuo libre sea el monarca de su castillo. En cambio, 
vivimos juntos en un mundo de conflictos inevitables y 
representaciones en pugna. El mérito de cualquier 
afirmación que informe nuestra decisión se basará en otros 
criterios, pero no en el origen de ese argumento, ya sea del 
sujeto o del otro. 

¿Consenso o disenso? Lo que he argumentado hasta ahora 
no propone que todas las opiniones sean iguales, como a 
veces afirman los estudiantes universitarios de segundo año. 
La igualdad es una estrategia política, no puro relativismo. 
Sin embargo, ahora se presume que las opiniones disidentes 
tienen la misma capacidad y los mismos derechos de 
expresión que las de los expertos consagrados. El disenso se 
afirma, no como un fin noble ni como un medio para otro fin 
como el consenso, sino más inmediatamente como una 
necesidad que surge de la igualdad en un mundo de 
alteridad. Un nombre más adecuado aquí es diálogo ‒y no 
simplemente un diálogo cualquiera, sino, siguiendo a Bajtín, 
«lo dialógico», una lógica de polifonía que incluye la 
disonancia‒. Además, en la ciencia posmoderna, este 
disenso como polifonía se convierte en lo que Lyotard llamó 
«paralogía» ‒en la que los modelos y paradigmas científicos 



buscan paradojas y proliferan una amplia gama de teorías, 
enfoques y objetos; diversificándose con modos 
innovadores de representación, múltiples epistemologías y 
discursos. Lyotard comprendió el valor del disenso no solo 
para el conocimiento científico de vanguardia, sino también 
para la justicia. En un mundo de alteridad, de identidades en 
proliferación, de subjetividades fluidas, de cosmovisiones 
inconmensurables, ¿cómo alcanzar la justicia? ¿Qué juego 
de lenguaje debería decidir esto? ¿Qué epistemología 
debería predominar? Lyotard y Bajtín coinciden con el 
enfoque anarquista sobre este problema: nadie debería 
dominar. La inconmensurabilidad no es el problema; la 
dominación sí lo es. El problema que nos legó la modernidad 
es la hegemonía de una única forma de pensar, de hablar 
sobre la verdad, la bondad y la belleza. El monólogo 
monolítico de la tecnocracia, la producción en masa, los 
medios de comunicación, el desencanto, la jaula de hierro 
de la racionalidad y el materialismo de Weber, la reducción 
de los pueblos al homo œconomicus delimitado como un 
interés propio competitivo, etc. Pero dentro de esta 
modernidad tan familiar existía una potencial apertura 
posmoderna hacia el exterior, a veces activada como un 
modernismo oposicionista. El resultado es que Lyotard 
señala cómo hoy podríamos hacer que toda la información 
estuviera igualmente disponible, y entonces empezar a 
jugar. La condición monológica de la posmodernidad alberga 
las semillas de un posmodernismo alternativo, un 
anarquismo dialógico manifestado en Internet: ese vasto 



mundo virtual sin Estado, compuesto de técnicas de 
cooperación y shareware, de contenido gratuito aportado 
libremente por cualquiera por igual. Internet es la 
manifestación más clara de la cooperación espontánea que 
trasciende las naciones, por encima y por debajo de ellas, 
una manifestación de lo dialógico y del disenso. La red y su 
red mundial no prefiguran tanto una comunidad 
posanarquista futura, sino que son hoy los bienes comunes 
comunicacionales planetarios de una sociedad 
posanarquista real. 

¿Cómo evita el disenso posmoderno la acusación, aún 
grave, de relativismo descuidado? Asumir en principio la 
igualdad de potencial no implica concluir apresuradamente 
que este potencial se realiza automáticamente, y mucho 
menos que la opinión de todos sea "igualmente correcta" o 
incluso "igualmente incorrecta". Si bien esta última negación 
es muy tentadora, también es un error grave. Supongamos 
con mayor precisión que todos tienen el mismo potencial 
para alcanzar una visión mejor o más completa: usted y yo, 
expertos y novatos, minorías y mayorías, anfitriones e 
invitados, hombres y mujeres, tanto Kant como Hegel, 
Darwin y Kropotkin, Marx y Bakunin, y, en los límites de 
nuestra capacidad de imaginar, incluso Sarah Palin y Osama 
bin Laden tienen, después de todo, el mismo potencial para 
desarrollar una representación adecuada de sí mismos y de 
los demás. Esto dista mucho de la afirmación descuidada de 
que todas estas representaciones son igualmente 



verdaderas, buenas o bellas. Tampoco son igualmente 
falsas, malas o feas. De nuevo, esta es una gran tentación 
que debemos superar. El principio de una política de 
representación igualitaria afirma necesariamente también 
el valor del disenso. En la medida en que esta sea una 
conclusión incómoda o decepcionante, se refleja el grado de 
desconfianza en la igualdad misma. Alternativamente, en la 
medida en que esto se vuelva aceptable, tanto personal 
como políticamente, se refleja el grado de confianza en el 
postanarquismo. 

Conjunto politético6: ¿o cómo definir el anarquismo? 
Como tradición, el anarquismo nunca fue una sola cosa. 
También tiene una historia de desacuerdos e incluso 
divisiones sectarias, y al menos diversos énfasis en diversos 
temas. Ciertamente, el anarquismo se opone a la 
dominación, pero algunos anarquistas creen en Dios o en el 
beneficio de la patria potestad sobre sus hijos. Otros no. 
Ciertamente, el anarquismo es antiestatal. Aun así, algunos 
anarquistas argumentan que, dado que las corporaciones 
transnacionales son en muchos casos más poderosas que el 
Estado, nos correspondería modular esta postura antiestatal 
para ser más prácticos y tácticos al abordar las crisis sociales 
donde el Estado puede regular y mitigar algunas de las 
prácticas abusivas del capitalismo. La principal tradición del 
anarquismo era anticapitalista e incluso comunal. Sin 
embargo, algunos anarquistas apoyan el individualismo. La 

 

6 Adj. Que abarca muchas ciencias o artes. [N. T.] 



mayoría son modernistas, pero algunos son primitivistas. 
Algunos anarquistas son pacifistas, mientras que otros 
practican la "propaganda por los hechos" con cócteles 
molotov y otros. Entre estos últimos, la  mayoría creen que 
la violencia solo debe aplicarse contra la propiedad, pero no 
contra las personas. Algunos anarquistas creen en la 
reforma gradual, otros en la revolución repentina, mientras 
que otros rechazan tanto la reforma como la revolución en 
favor de reconstruir el tejido social desde una posición 
externa, o quizás desde adentro con servicios, grupos y 
prácticas alternativas. Estas numerosas diferencias son 
extensas y perennes, a pesar del intento ocasional de reunir 
un "anarquismo sin adjetivos" ecuménico y abarcador, como 
Fernando Tarrida del Mármol propuso en Cuba y también 
Voltairine de Cleyre en Estados Unidos a finales del siglo XIX. 

El postanarquismo, obviamente, reedita un adjetivo. Este 
adjetivo molesta a algunos anarquistas. Sin embargo, es el 
sustantivo «anarquismo», no el adjetivo, el que 
tradicionalmente ha requerido este o aquel modificador: 
individualista, social, sindicalista, verde, libertario, comunal, 
activista, pacifista, no occidental, etc. Propongo pensar en 
esta controvertida cuestión de la definición mediante el 
enfoque científico denominado «clasificación politética». 
Una definición politética no es monotética, como en el 
enfoque de Aristóteles para definir una categoría por sus 
propiedades, que deben ser necesarias y suficientes. No 
existe una definición monotética del anarquismo, ya que 
algunos de los aspectos mencionados son necesarios pero 



no suficientes, mientras que otros podrían parecer 
suficientes, pero no son necesarios. En lugar de disciplinar la 
tradición del anarquismo para que se ajuste a una definición 
esencialista, supongo que podríamos utilizar un enfoque 
anarquista de la definición, uno no esencialista, más 
inclusivo y que desautorice. La clasificación politética parece 
útil y se utiliza rigurosamente en varias ramas de la biología. 
El enfoque no es difícil. Se observa un conjunto de 
características o cualidades que, en nuestro caso, 
corresponden al anarquismo.  

Convenimos entonces en que, siempre que algo posea 
cierto número de esas cualidades, probablemente la 
mayoría, aunque no todas, se trata, por definición, de 
anarquismo. Sin embargo, el conjunto de cualidades es igual 
en un sentido específico: ninguna es necesaria en sí misma. 
Algunas podrían estar ausentes, pero la definición seguiría 
siendo válida si se cumplieran la mayoría de las 
características, en cualquier combinación posible. En lugar 
de un anarquismo sin adjetivos, este es un anarquismo con 
muchos adjetivos posibles. 

Dependiendo del número de cualidades o aspectos del 
anarquismo que se incluyan en este conjunto politético, las 
posibles permutaciones serían pocas o muchas, delimitadas 
y estrictas, o extensas y laxas. Aquí nos topamos de nuevo 
con uno de los secretos a voces de la deconstrucción: por un 
lado, las definiciones no son inamovibles, mientras que por 
otro, no carecen de sentido.  



Las definiciones funcionan en el mundo real, aunque no se 
den como mandamientos en el Monte Sinaí. Con frecuencia, 
las definiciones se deslizan como si fueran escurridizas a 
nuestro alcance cognitivo. Nosotros mismos solemos 
equivocarnos con frecuencia en las discusiones, por no 
mencionar cómo cambian las definiciones en los debates 
entre la multitud.  

La representación del anarquismo en sí misma debería ser 
una representación anarquista, ya que tendrá 
consecuencias. Incluso si tachamos un término en nuestra 
discusión [Derrida usó el latín sous rature (bajo borrado)], 
incluso cuando tachamos una definición esencialista, esta 
sigue funcionando de cierta manera, de modo que nos 
vemos obligados a señalar sus consecuencias para nuestro 
pensamiento. O bien, sigue siendo necesaria incluso cuando 
reconocemos su inexactitud. Así, por ejemplo, el significante 
"raza" podría ser marcado tan infelizmente como la raza 
porque, aunque ha sido deconstruido (mostrando en efecto 
que su construcción social no está fundamentalmente 
basada en ningún significado biológico, sino que se basa más 
bien en oposiciones binarias y formaciones sociales 
jerárquicas), aún así, el término inadecuado continúa siendo 
necesario, aunque solo sea de alguna manera 
recientemente distanciada.  

En la ciencia contemporánea, "raza" es una categoría 
politética muy vaga. No existe una definición monotética 
para la raza a nivel de ADN, ya que los genes necesarios y/o 



suficientes no corresponden a ninguna definición social. En 
cambio, hay un sorprendente rango de variación en grupos 
que son más politéticos. Hoy en día, nadie cree realmente 
en la raza como una cosa en sí misma reificada, un noúmeno 
esencialista, y sin embargo, la raza continúa operando con 
consecuencias genuinas: a veces como autoafirmación para 
grupos étnicos (o lo que Gayatri Spivak llama "esencialismo 
estratégico") y otras veces se utiliza para oprimir a esos 
grupos. A veces se utiliza la raza para identificar grupos 
genéticos que marcan una diferencia real en el tratamiento 
médico de enfermedades, pero siempre de forma politética. 
Estos grupos tienden a ser poblaciones específicas mucho 
más pequeñas dentro de los grupos más amplios que hemos 
aprendido a considerar "raciales". 

En cuanto al problema en cuestión, mi sugerencia es que 
una definición politética del anarquismo es consecuente con 
sus objetivos. Esta sensibilidad, aunque consecuente, sobre 
el «anarquismo» en sí mismo es, en parte, lo que significa el 
término «postanarquismo». Y debería ser de mayor interés 
para los anarquistas que este enfoque sea fiel a una 
epistemología postanarquista, en la que la mayoría de las 
características que definen al anarquismo de diversas 
maneras se muestran ahora retroactivamente aplicables a 
una epistemología: ¿cómo conocemos y cómo 
representamos adecuadamente nuestra realidad? Pues 
bien, sin autoritarismo, dominación ni monólogo; pero con 
libertad, igualdad y solidaridad. En resumen, con genuino 



respeto por el principio dialógico, por la participación, por la 
igualdad de potencial, por la innovación, la proliferación, el 
disenso, la paralogía, el policentrismo, la transversalidad de 
las conexiones y la apertura al intercambio de información 
entre todos, de todos y para todos, sin límites. Con esto 
como repertorio, que comience el juego. 

Anarchist Developments in Cultural Studies 

“El postanarquismo hoy” 

Enero de 2010 

  



 

 

 

 

 

II. LA SERVIDUMBRE VOLUNTARIA RECONSIDERADA: LA 
POLÍTICA RADICAL Y EL PROBLEMA DE LA 
AUTODOMINACIÓN 

 

Saúl Newman 7 
 

Prefacio 

En este artículo investigo el problema de la servidumbre 
voluntaria ‒desarrollado inicialmente por Étienne de la 

 

7 Saul Newman es profesor de Teoría Política en Goldsmiths, Universidad 

de Londres. Su investigación se centra en la teoría política y social radical, 

en particular la que se nutre de perspectivas como el postestructuralismo, el 

análisis del discurso y la teoría psicoanalítica. Ha escrito libros como "De 

Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo y la dislocación del poder" (Lexington, 

2001), "Poder y política en el pensamiento postestructuralista: Nuevas 

teorías de lo político" (Routledge, 2005) y "Universalidades inestables: 

Posmodernidad y política radical" (Manchester University Press, 2007). Su 

libro más reciente, publicado por Edinburgh University Press, se titula "La 

política del postanarquismo" (2010). 



Boétie‒ y exploro sus implicaciones para la teoría política 
radical actual. El deseo de autodominio ha demostrado ser 
un obstáculo importante para proyectos de liberación 
humana como el marxismo revolucionario y el anarquismo, 
lo que exige nuevas comprensiones de la subjetividad y el 
deseo revolucionario. Como muestro, son centrales aquí los 
proyectos micropolíticos y éticos que cuestionan el propio 
apego subjetivo al poder y la autoridad ‒proyectos 
elaborados, de diferentes maneras, por pensadores tan 
diversos como Max Stirner, Gustav Landauer y Michel 
Foucault‒. Argumento que la cuestión de la servidumbre 
voluntaria debe ser considerada más seriamente por la 
teoría política, y que un abordaje de este problema saca a la 
luz una tradición contrasoberana en la política, en la que la 
preocupación central no es la legitimidad del poder político, 
sino más bien las posibilidades de nuevas prácticas de 
libertad. 

 

 

Introducción 

En este artículo exploraré la genealogía de cierto discurso 
político contrasoberano, que parte de la pregunta "¿por qué 
obedecemos?". Esta pregunta, inicialmente planteada por el 
filósofo Étienne de la Boétie en sus investigaciones sobre la 
tiranía y nuestra servidumbre voluntaria a ella, parte de la 
postura opuesta a la problemática de la soberanía planteada 



por Bodin y Hobbes. Además, sigue siendo un problema 
central y sin resolver en el pensamiento político radical, que 
opera necesariamente dentro del horizonte ético de la 
emancipación del poder político. Sugiero que abordar el 
problema de la servidumbre voluntaria requiere una 
exploración de nuevas formas de subjetividad, ética y 
prácticas políticas a través de las cuales se cuestionan 
nuestros vínculos subjetivos con el poder; y exploro estas 
posibilidades a través de la tradición revolucionaria del 
anarquismo, así como a través de un compromiso con la 
teoría psicoanalítica. Mi argumento aquí es que no podemos 
contrarrestar el problema de la servidumbre voluntaria sin 
una crítica de la idealización y la identificación, y aquí 
recurro a pensadores como Max Stirner, Gustav Landauer y 
Michel Foucault, todos los cuales, de diferentes maneras, 
desarrollan una micropolítica y una ética de la libertad que 
apunta a deshacer los vínculos entre el sujeto y el poder. 

 

 

La impotencia del poder 

La cuestión planteada por Étienne de la Boétie a mediados 
del siglo XVI en Discours de la servitude volontaire, ou Le 
Contr'Un, sigue vigente hoy en día y puede considerarse 
todavía una cuestión política fundamental: 



Mi único objetivo en esta ocasión es descubrir cómo 
puede suceder que un gran número de individuos, de 
pueblos, ciudades y naciones puedan permitir que un 
hombre los tiranice, un hombre que no tiene otro poder 
que el que ellos mismos le dan, que no podría hacerles 
daño si no estuvieran dispuestos a sufrirlo, y que nunca 
podría hacerles daño si no estuvieran más dispuestos a 
soportarlo que a interponerse en su camino (Étienne de 
la Boétie, 1988). 

La Boétie explora el vínculo subjetivo que nos ata al poder 
que nos domina, que nos cautiva y seduce, nos ciega y nos 
hipnotiza. La lección esencial aquí es que el poder no puede 
basarse en la coerción, sino que en realidad se basa en 
nuestro poder. Nuestra aquiescencia activa al poder 
constituye, al mismo tiempo, este poder. Para La Boétie, 
entonces, para resistir al tirano, solo necesitamos darle la 
espalda, retirarle nuestro apoyo activo y percibir, a través 
del hechizo ilusorio que el poder logra lanzar sobre nosotros 
‒una ilusión en la que participamos‒, su debilidad y 
vulnerabilidad. La servidumbre, entonces, es una condición 
de nuestra propia creación, es completamente voluntaria; y 
todo lo que se necesita para liberarnos de esta condición es 
el deseo de no ser más subyugados, la voluntad de ser libres. 

Este problema de la servidumbre voluntaria es 
exactamente el opuesto al que planteó Hobbes un siglo 
después. Mientras que para La Boétie es antinatural estar 
sometidos al poder absoluto, para Hobbes es antinatural 



vivir en cualquier otra condición; la anarquía del estado de 
naturaleza, para Hobbes, es precisamente una situación 
antinatural e insoportable. La problemática de la 
autodominación de La Boétie invierte así toda una tradición 
de teoría política basada en la legitimación del soberano, 
una tradición que aún hoy sigue muy vigente. La Boétie parte 
de la postura opuesta, la de la primacía de la libertad, la 
autodeterminación y los vínculos naturales de la familia y la 
camaradería, en contraposición a los vínculos antinaturales 
y artificiales de la dominación política. La libertad es algo que 
debe protegerse no tanto contra quienes desean 
imponernos su voluntad, sino contra nuestra propia 
tentación de renunciar a ella, de dejarnos deslumbrar por la 
autoridad, de canjearla por riqueza, posiciones, favores, etc. 
Lo que debe explicarse, entonces, es el vínculo patológico 
con el poder que desplaza el deseo natural de libertad y los 
lazos de libertad que existen entre las personas. 

Sin embargo, las explicaciones de Boétie sobre la 
servidumbre voluntaria no son del todo adecuadas ni 
convincentes: la atribuye a una especie de 
desnaturalización, por la cual los hombres libres se vuelven 
afeminados y cobardes, permitiendo así que otro los 
domine. No obstante, plantea, creo, una de las preguntas 
fundamentales para la política ‒y especialmente para la 
política radical‒, a saber, ¿por qué las personas, en algún 
nivel, desean su propia dominación? Esta pregunta inaugura 
una teoría política contrasoberana, una línea de 



investigación libertaria que es retomada por varios 
pensadores. Wilhelm Reich, por ejemplo, en su análisis 
freudomarxista de la psicología de masas del fascismo, 
señaló un deseo de dominación y autoridad que no podía 
explicarse adecuadamente a través de la categoría marxista 
de falsa conciencia ideológica (Reich, 1980). Pierre Clastres, 
el antropólogo de la libertad, vio el valor de La Boétie al 
mostrarnos la posibilidad de que la dominación no sea 
inevitable. Que la servidumbre voluntaria fue resultado de 
una desgracia histórica (o prehistórica), una cierta caída en 
desgracia, un desvanecimiento de la condición de libertad 
primitiva y apátrida hacia una sociedad dividida entre 
dominadores y dominados. Aquí, el hombre ocupa la 
condición de lo innombrable (ni hombre ni animal): tan 
alienado está de su libertad natural, que libremente elige, 
desea, la servidumbre ‒un deseo completamente 
desconocido en las sociedades primitivas (Clastres, 1994: 
93‒104). Siguiendo el relato de Clastres, Gilles Deleuze y 
Félix Guattari exploraron el surgimiento del Estado y cómo 
este se basa no tanto, o no del todo, en la dominación y 
captura violentas, sino más bien en la autodominación del 
sujeto a nivel de su deseo ‒una represión que en sí misma 
es deseada. El Estado actúa para canalizar el deseo del sujeto 
a través de estructuras de pensamiento autoritarias y 
jerárquicas y modos de individualización8.  

 

8 Deleuze y Guattari señalan la misteriosa manera en que estamos ligados al 

poder estatal, algo que el término «servidumbre voluntaria» ilumina y 



Además, el situacionista Raoul Vanegeim demostró, en un 
análisis que guarda sorprendentes similitudes con el de La 
Boétie, que nuestra obediencia se compra y se sostiene con 
pequeñas compensaciones, un poco de poder como 
recompensa psicológica por la humillación de nuestra propia 
dominación: 

Los esclavos no lo son voluntariamente por mucho 
tiempo si no se les compensa su sumisión con una pizca 
de poder: toda sujeción conlleva el derecho a cierto 
grado de poder, y no existe poder que no incorpore 
cierto grado de sumisión. Por eso algunos aceptan con 
tanta facilidad ser gobernados (Vanegeim, 1994: 132). 

 

 

 

¿Otra política...? 

El problema de la autodominación nos muestra que la 
conexión entre política y subjetivación debe investigarse 
más a fondo. Crear nuevas formas de política ‒que es la 
tarea teórica fundamental hoy en día‒ requiere nuevas 
formas de subjetividad, nuevos modos de subjetivación. 
Además, contrarrestar la servidumbre voluntaria implicará 

 

oscurece a la vez: «El Estado no es, sin duda, el lugar de la libertad, ni el 

agente de la servidumbre forzada o la captura. ¿Deberíamos entonces hablar 

de «servidumbre voluntaria»?». Véase Deleuze y Guattari (2005: 460). 



nuevas estrategias políticas, de hecho, una comprensión 
diferente de la política misma. Con razón, La Boétie 
reconoce el potencial de dominación en cualquier 
democracia: el líder democrático, elegido por el pueblo, se 
embriaga con su propio poder y se inclina cada vez más hacia 
la tiranía. De hecho, podemos ver la democracia moderna en 
sí misma como un ejemplo de servidumbre voluntaria a 
escala masiva. No se trata tanto de que participemos en una 
ilusión mediante la cual las élites nos engañan haciéndonos 
creer que tenemos una voz genuina en la toma de 
decisiones. Se trata más bien de que la democracia misma 
ha fomentado una satisfacción masiva con la impotencia y 
un amor generalizado por la sumisión. 

Como alternativa, La Boétie afirma la idea de una república 
libre. Sin embargo, yo sugeriría que lo contrario de la 
servidumbre voluntaria no es una república libre, sino otra 
forma de política. Las repúblicas libres tienen una 
dominación propia, no solo en sus leyes, sino también en el 
gobierno de las clases ricas y propietarias sobre las pobres. 
Más bien, cuando consideramos formas alternativas de 
política, cuando pensamos en maneras de implementar y 
maximizar las posibilidades de no dominación, creo que 
deberíamos considerar la política del anarquismo, que es 
una política de antipolítica, una política que busca la 
abolición de las estructuras de poder político y autoridad 
consagradas en el Estado. 



El anarquismo, la más herética de las filosofías políticas 
radicales, ha vivido durante mucho tiempo en la 
marginalidad. Esto se debe en parte a su naturaleza 
heterodoxa, a que no puede englobarse en un único sistema 
de ideas o cuerpo de pensamiento, sino que se refiere a un 
conjunto diverso de ideas, enfoques filosóficos, prácticas 
revolucionarias, movimientos e identidades históricas. Sin 
embargo, lo que hace esencial una reconsideración del 
pensamiento anarquista es que, de todas las tradiciones 
radicales, es la más sensible a los peligros del poder político, 
al potencial de autoritarismo y dominación que conlleva 
cualquier acuerdo o institución política. En este sentido, es 
particularmente cauteloso con los vínculos que relacionan a 
las personas con el poder. Por eso, a diferencia de los 
marxistas‒leninistas, los anarquistas insistían en que el 
Estado debía ser abolido en las primeras etapas de la 
revolución: si, por el contrario, el poder estatal era tomado 
por una vanguardia y utilizado ‒bajo la «dictadura del 
proletariado»‒ para revolucionar la sociedad, este, en lugar 
de desvanecerse, se expandiría en tamaño y poder, 
generando nuevas contradicciones y antagonismos de clase. 
Imaginar, en otras palabras, que el Estado era una especie 
de mecanismo neutral que podía utilizarse como 
herramienta de liberación si la clase adecuada lo controlaba 
era, según los anarquistas clásicos del siglo XIX, inmersos en 
importantes debates con Marx, una pura fantasía que 
ignoraba la lógica inextricable de la dominación y las 
tentaciones y atractivos del poder político. Por eso, el 



anarquista ruso Piotr Kropotkin insistió en que el Estado 
debía examinarse como una estructura específica de poder 
que no podía reducirse a los intereses de una clase en 
particular. Era, en su esencia misma, dominante: «Y hay 
quienes, como nosotros, ven en el Estado, no solo su forma 
real y todas las formas de dominación que pueda asumir, 
sino, en su esencia misma, un obstáculo para la revolución 
social» (Kropotkin, 1943). El poder del Estado, además, se 
perpetúa a través del vínculo subjetivo que establece con 
quienes intentan controlarlo, mediante la influencia 
corruptora que ejerce sobre ellos. En palabras de otro 
anarquista, Mijaíl Bakunin: «Por supuesto, todos somos 
socialistas y revolucionarios sinceros, y aun así, si tuviéramos 
poder [...] no estaríamos donde estamos ahora» (Bakunin, 
1953: 249). 

Esta crítica inflexible del poder político, y la convicción de 
que la libertad no puede concebirse en el marco del Estado, 
es lo que distingue al anarquismo de otras filosofías 
políticas. Contrasta con el liberalismo, que es en realidad 
una política de seguridad, donde el Estado se hace necesario 
para proteger la libertad individual de la libertad de los 
demás: de hecho, la actual securitización del Estado 
mediante el estado de excepción permanente revela la 
verdadera cara del liberalismo. También difiere en este 
aspecto del socialismo, que considera al Estado esencial 
para una sociedad más igualitaria, y cuyo declive terminal se 
puede atestiguar en el triste destino de los partidos 



socialdemócratas actuales, con su centralismo autoritario, 
sus fetiches de la ley y el orden y su absoluta complicidad 
con el neoliberalismo global. Además, el anarquismo debe 
distinguirse del leninismo revolucionario, que ahora 
representa un modelo completamente obsoleto de política 
radical. Lo que define al anarquismo, entonces, es el rechazo 
del poder estatal, incluso de la estrategia revolucionaria de 
tomar el poder estatal. En cambio, el anarquismo se centra 
en la autoemancipación y la autonomía, algo que no se 
puede lograr a través de canales democráticos 
parlamentarios o mediante vanguardias revolucionarias, 
sino mediante el desarrollo de prácticas y relaciones 
alternativas basadas en la libre asociación, la libertad 
igualitaria y la cooperación voluntaria. 

Debido a su alteridad o exterioridad respecto a otras 
formas de política estatista, el anarquismo se ha visto 
ampliamente eclipsado dentro de la tradición política 
radical. Sin embargo, yo diría que actualmente nos 
encontramos en una especie de momento anarquista en 
términos políticos. Lo que quiero decir es que, con el eclipse 
del proyecto de Estado socialista y el leninismo 
revolucionario, y con la involución de la democracia liberal 
hacia una política de seguridad limitada, la política radical 
actual tiende a situarse cada vez más al margen del Estado. 
El activismo radical contemporáneo parece reflejar ciertas 
orientaciones anarquistas al enfatizar las redes 
descentralizadas y la acción directa, en lugar del liderazgo 



partidista y la representación política. Existe una especie de 
desapego del poder estatal, un deseo de pensar y actuar más 
allá de sus estructuras, en dirección a una mayor autonomía. 
Estas tendencias se están acentuando con la actual crisis 
económica, algo que señala los límites mismos del 
capitalismo y, sin duda, el fin del modelo económico 
neoliberal. La respuesta a las deficiencias del neoliberalismo 
no es una mayor intervención estatal. Resulta absurdo 
hablar del regreso del Estado regulador: de hecho, el Estado 
nunca desapareció bajo el neoliberalismo, y toda la ideología 
del «libertarismo» económico ocultó un despliegue mucho 
más intenso del poder estatal en el ámbito de la seguridad, 
la regulación, la disciplina y la vigilancia de la vida social. Es 
evidente, además, que el Estado no nos ayudará en la 
situación actual; no tiene sentido buscar su protección. De 
hecho, lo que está surgiendo es una especie de 
desvinculación del Estado; las insurrecciones venideras 
desafiarán la hegemonía del Estado, que vemos gobernar 
cada vez más mediante la lógica de la excepción. 

Además, la relevancia del anarquismo también se refleja a 
nivel teórico. Muchos de los temas y preocupaciones de los 
pensadores continentales contemporáneos, por ejemplo ‒la 
idea de formas políticas no estatales, no partidistas y 
posclasistas, la llegada de las multitudes, etc.‒ parecen 
invocar una política anarquista. De hecho, esto es 
particularmente evidente en la búsqueda de un nuevo 
sujeto político: las multitudes de Michael Hardt y Antonio 



Negri, el pueblo de Ernesto Laclau, la parte excluida de 
ninguna parte de Jacques Rancière, la figura del militante de 
Alain Badiou; todo esto refleja un intento de pensar en 
nuevos modos de subjetivación que quizás sean más amplios 
y menos restrictivos que la categoría del proletariado, tal 
como se constituye políticamente a través de la vanguardia 
marxista‒leninista. Un enfoque similar a la subjetividad 
política fue propuesto por los anarquistas del siglo XIX, 
quienes afirmaban que la noción marxista de clase 
revolucionaria era exclusivista y buscaban incluir al 
campesinado y al lumpenproletariado como identidades 
revolucionarias9. En mi opinión, el anarquismo es el 
«eslabón perdido» del pensamiento político continental 
contemporáneo: una presencia espectral que nunca se 
reconoció realmente10.  

 

 

El sujeto anarquista 

El anarquismo es una política y una ética en la que el poder 
se cuestiona continuamente en nombre de la libertad 

 

9 Véase la noción de masa revolucionaria de Bakunin en oposición a la 

categoría marxista de clase (Bakunin, 1984: 47). 

10 Para una discusión de la relevancia del anarquismo clásico y la filosofía 

política radical contemporánea, véase mi artículo (2007) 'Anarquismo, 

postestructuralismo y el futuro de la política radical hoy', Substance (113)36 

/ 2. 



humana, y en la que la existencia humana se postula en 
ausencia de autoridad. Sin embargo, esto plantea la cuestión 
de si existe un sujeto anarquista como tal. Aquí me gustaría 
reconsiderar el anarquismo a través del problema de la 
servidumbre voluntaria. Si bien los anarquistas clásicos no 
ignoraban los deseos de poder que yacían en el corazón del 
sujeto humano (razón por la cual estaban tan interesados en 
abolir las estructuras de poder que incitarían estos deseos), 
el problema de la autodominación, el deseo de la propia 
dominación, sigue estando insuficientemente teorizado en 
el anarquismo11. Para los anarquistas de los siglos XVIII y XIX 
(como William Godwin, Pierre‒Joseph Proudhon, Mikhail 
Bakunin y Peter Kropotkin), condicionados como estaban 
por los discursos racionalistas del humanismo de la 
Ilustración, el sujeto humano deseaba naturalmente la 
libertad. Así, la revolución contra el poder estatal formaba 
parte de la narrativa racional de la emancipación humana. 
Las restricciones externas y artificiales del poder estatal 

 

11 Este reconocimiento del deseo de poder en el corazón de la subjetividad 

humana no respalda la postura hobbesiana que afirma la necesidad de un 

soberano fuerte. Al contrario, hace aún más necesario el objetivo de 

fragmentar y abolir las estructuras centralizadas de poder y autoridad. Si, en 

otras palabras, la naturaleza humana es propensa a las tentaciones del poder 

y al deseo de dominación, lo último que deberíamos hacer es confiarle a un 

soberano un poder absoluto sobre nosotros. Paolo Virno plantea una idea 

similar (véase el ensayo «Multitud y mal»), quien argumenta que si 

aceptamos la afirmación «realista» de que, como humanos, tenemos una 

capacidad para el «mal», entonces, en lugar de justificar la autoridad estatal 

centralizada, deberíamos ser aún más cautelosos con la concentración de 

poder y violencia en manos del Estado (cf., Virno, 2008). 



serían eliminadas, de modo que las propiedades racionales 
y morales esenciales del hombre pudieran expresarse y la 
sociedad pudiera estar en armonía consigo misma. Existe 
una especie de oposición, presupuesta en el pensamiento 
anarquista clásico, entre la sociedad humana, gobernada 
por leyes naturales, y el poder político y la ley creada por el 
hombre, encarnada en el Estado, que es artificial, irracional 
y una restricción al libre desarrollo de las fuerzas sociales. 
Existe, además, una sociabilidad innata en el hombre ‒una 
tendencia natural, como la veía Kropotkin, hacia la ayuda 
mutua y la cooperación‒ que fue distorsionada por el 
Estado, pero que, de permitirse florecer, produciría una 
armonía social en la que el Estado se volvería innecesario 
(cf., Kropotkin, 2007). 

Si bien la idea de una sociedad sin Estado, sin soberanía ni 
ley es deseable, y de hecho el horizonte último de la política 
radical, y si bien no cabe duda de que la autoridad política y 
legal constituye un lastre opresivo para la vida social y la 
existencia humana en general, lo que tiende a oscurecerse 
en esta separación ontológica entre el sujeto y el poder es el 
problema de la servidumbre voluntaria, que apunta a la 
complicidad más preocupante entre el sujeto y el poder que 
lo domina. Tener esto en cuenta, explicar el deseo de 
autodominación y desarrollar estrategias ‒éticas y políticas‒ 
para contrarrestarlo, sería proponer una teoría anarquista 
de la subjetividad, o al menos una más desarrollada que la 
que se puede encontrar en el pensamiento anarquista 



clásico. También implicaría ir más allá de algunas de las 
categorías esencialistas y racionalistas del anarquismo 
clásico, un movimiento al que en otro lugar me he referido 
como postanarquismo (Newman, 2010). Esto no implica 
sugerir que los anarquistas clásicos fueran necesariamente 
ingenuos respecto a la naturaleza humana o la política. Más 
bien, su humanismo y racionalismo dieron lugar a una 
especie de punto ciego en torno a la cuestión del deseo, cuya 
naturaleza oscura, enrevesada, autodestructiva e irracional 
sería revelada más tarde por el psicoanálisis. 

 

 

 

Psicoanálisis y vínculos pasionales 

Por lo tanto, es importante explorar el vínculo subjetivo 
con el poder a nivel de la psique12. Una dependencia 
psicológica del poder, que fue explorada por 

 

12 Esto es similar a lo que Jason Glynos denomina el problema de la 

autotransgresión (véase Glyno, 2008). El argumento aquí es que la 

conceptualización y la práctica de la libertad a menudo se complican por 

diversas formas de autotransgresión, donde el sujeto se involucra en 

actividades que limitan su libertad ‒que le impiden alcanzar su objeto de 

deseo o alcanzar cierto ideal que podría tener de sí mismo‒ debido al goce 

inconsciente (jouissance) derivado de esta transgresión. Por lo tanto, la 

limitación a la libertad del sujeto ya no es externa (como en el paradigma de 

la libertad negativa) sino interna. Esta podría ser otra forma de pensar sobre 

el problema de la servidumbre voluntaria a través de la lente del 

psicoanálisis. 



freudomarxistas como Marcuse y Reich13, significaba que las 
posibilidades de la política emancipadora a veces se ven 
comprometidas por deseos autoritarios ocultos; que 
siempre hubo un riesgo de que surgieran prácticas e 
instituciones autoritarias y jerárquicas en las sociedades 
posrevolucionarias. El lugar central del sujeto ‒en la política, 
la filosofía‒ no se abandona aquí, sino que se complica. Los 
proyectos políticos radicales, por ejemplo, tienen que lidiar 
con las ambigüedades del deseo humano, con el 
comportamiento social irracional, con los impulsos violentos 
y agresivos, e incluso con los deseos inconscientes de 
autoridad y dominación. 

Esto no implica sugerir que el psicoanálisis sea 
necesariamente conservador política o socialmente. Al 
contrario, mantendría que un ethos libertario central para el 
psicoanálisis, mediante el cual el sujeto busca una mayor 
autonomía y donde se le anima, a través de las reglas de la 
«libre asociación», a decir la verdad del inconsciente, es 
central14. Insistir en el «lado oscuro» de la psique humana ‒
su dependencia del poder, su identificación con figuras 
autoritarias, sus impulsos agresivos‒ puede servir de 
advertencia a cualquier proyecto revolucionario que busque 

 

13 Véase también el estudio de Theodore Adorno [et al] La personalidad 

autoritaria (1964). 

14 Según Mikkel Borch‒Jacobsen, la teoría psicoanalítica de los grupos de 

Freud implica “algo así como una “revuelta o un levantamiento contra el 

poder injustificable del hipnotista” (1988: 148). 



trascender la autoridad política. Esta fue, en realidad, la 
misma pregunta que planteó Jacques Lacan en respuesta al 
radicalismo de Mayo del 68: «La aspiración revolucionaria 
solo tiene un único resultado posible: terminar como el 
discurso del amo. Esto es lo que la experiencia ha 
demostrado. A lo que aspiran como revolucionarios es a un 
amo. Lo conseguirán» (Lacan, 2007: 207). Lo que Lacan está 
insinuando con este pronóstico más bien ominoso ‒que 
podría interpretarse superficialmente, aunque, en mi 
opinión, incorrectamente, como políticamente 
conservador‒ es el vínculo oculto, incluso la dependencia, 
entre el sujeto revolucionario y la autoridad; y la forma en 
que los movimientos de resistencia e incluso la revolución 
pueden en realidad sostener la eficiencia simbólica del 
Estado, reafirmando o reinventando la posición de la 
autoridad. 

El psicoanálisis no descarta en absoluto la posibilidad de la 
emancipación humana, la sociabilidad y la cooperación 
voluntaria; de hecho, señala tendencias conflictivas en el 
sujeto entre los deseos agresivos de poder y dominación, y 
el deseo de libertad y coexistencia armoniosa. Además, 
como sostiene Judith Butler, la psique ‒como dimensión del 
sujeto que no se reduce al discurso y al poder, y que lo 
excede‒ es algo que puede explicar no solo nuestro 
apasionado apego al poder y (en referencia a Foucault) a los 
modos de subjetivación y las conductas reguladoras que 



este nos impone, sino también nuestra resistencia a ellos 
(Butler, 1997: 86). 

 

 

Identificación del ego 

Una de las ideas del psicoanálisis, revelada, por ejemplo, 
en el estudio de Freud sobre la psicodinámica de los grupos, 
fue el papel de la identificación en la constitución de 
relaciones jerárquicas y autoritarias. En la relación entre el 
miembro del grupo y la figura del Líder, se produce un 
proceso de identificación, similar al amor, en el que el 
individuo idealiza y se identifica con el Líder como un "tipo 
ideal", hasta el punto de que este objeto de devoción llega a 
suplantar el ideal del yo individual (Freud, 1955). Es esta 
idealización la que constituye el vínculo subjetivo no solo 
entre el individuo y el Líder del grupo, sino también con los 
demás miembros del grupo. La idealización se convierte así 
en una forma de comprender la sumisión voluntaria a la 
voluntad de líderes autoritarios. 

Sin embargo, también necesitamos comprender el lugar 
de la idealización en la política en un sentido más amplio, y 
es aquí donde, en mi opinión, cobra importancia el 
pensamiento del joven filósofo hegeliano, Max Stirner. La 
crítica de Stirner al humanismo de Ludwig Feuerbach nos 



permite abordar este problema de la autodominación. 
Stirner demuestra que el proyecto feuerbachiano de 
sustituir a Dios por el hombre ‒de invertir el sujeto y el 
predicado para que lo humano se convierta en la medida de 
lo divino, en lugar de lo divino en lo humano (Feuerbach, 
1957)‒ solo ha reafirmado la autoridad y la jerarquía 
religiosas en lugar de desplazarlas. Por lo tanto, la 
«insurrección humanista» de Feuerbach solo ha logrado 
crear una nueva religión ‒el humanismo‒ que Stirner 
relaciona con cierta autoesclavitud. El ego individual se 
divide ahora entre sí mismo y una forma idealizada de sí 
mismo, ahora consagrada en la idea de la esencia humana: 
un ideal que, al mismo tiempo, es ajeno al individuo, 
convirtiéndose en un espectro abstracto, moral y racional 
con el que se mide y al que se subordina. Como declara 
Stirner: «Hombre, tu cabeza está atormentada [...] Imaginas 
grandes cosas y te representas todo un mundo de dioses que 
existe para ti, un reino espiritual al que te crees llamado, un 
ideal que te atrae» (Stirner, 1995: 43). 

Para Stirner, la subordinación del yo a estos ideales 
abstractos («ideas fijas») tiene implicaciones políticas. El 
humanismo y el racionalismo se convierten, en su análisis, 
en los umbrales discursivos a través de los cuales el deseo 
del individuo se vincula al Estado. Esto ocurre, por ejemplo, 
mediante la identificación con los roles de ciudadanía 
definidos por el Estado. Además, para Stirner, en una línea 
de pensamiento muy similar a la de La Boétie, el Estado 



mismo es una abstracción ideológica que solo existe porque 
lo permitimos, porque abdicamos de nuestro propio poder 
sobre nosotros mismos en favor de lo que él llamó el 
«principio rector». En otras palabras, es la idea del Estado, 
de la soberanía, la que nos domina. El poder del Estado se 
basa, en realidad, en nuestro poder, y solo porque el 
individuo no ha reconocido este poder, porque se humilla 
ante una autoridad política externa, el Estado continúa 
existiendo. Como Stirner conjeturó correctamente, el Estado 
no puede funcionar solo mediante la represión y la coerción; 
más bien, depende de que le permitamos dominarnos. 
Stirner quiere demostrar que los aparatos ideológicos no 
solo se ocupan de cuestiones económicas o políticas, sino 
que también se arraigan en necesidades psicológicas. El 
dominio del Estado, sugiere Stirner, depende de nuestra 
disposición a dejar que nos domine: 

¿De qué sirven tus leyes si nadie las obedece? ¿De qué 
sirven tus órdenes si nadie se deja mandar? [...] El Estado 
no es concebible sin señorío [Herrschaft] y servidumbre 
[Knechtschaft] (sujeción); [...] Quien, para mantenerse, 
debe contar con la ausencia de voluntad en otros es una 
creación de estos otros, como el amo es una creación del 
sirviente. Si cesara la sumisión, se acabaría el señorío 
(Stirner, 1995: 174‒5). 

Stirner fue criticado cruel e implacablemente por Marx y 
Engels como «San Max» en La ideología alemana: lo 
acusaron de la peor clase de idealismo, de ignorar las 



relaciones económicas y de clase que forman la base 
material del Estado, permitiendo así que este simplemente 
desapareciera. Sin embargo, lo que se pasa por alto en esta 
crítica es el valor del análisis de Stirner al destacar el vínculo 
subjetivo de servidumbre voluntaria que sustenta el poder 
estatal. No es que esté diciendo que el Estado no exista en 
un sentido material, sino que su existencia se sustenta y 
complementa mediante un apego psíquico y una 
dependencia de su poder, así como mediante el 
reconocimiento e idealización de su autoridad. Cualquier 
crítica del Estado que ignore esta dimensión de idealización 
subjetiva está destinada a perpetuar su poder. El Estado 
debe ser primero superado como idea antes de poder ser 
superado en la realidad; o, más precisamente, son dos caras 
de un mismo proceso. 

La importancia del análisis de Stirner ‒que se inscribe 
ampliamente en la tradición anarquista, aunque rompe con 
su esencialismo humanista en aspectos importantes15‒ 
reside en explorar esta autosumisión voluntaria que 
constituye la otra cara de la política, y que la política radical 
debe encontrar estrategias para contrarrestar. Para Stirner, 
el individuo solo puede liberarse de la servidumbre 
voluntaria si abandona todas sus identidades esenciales y se 
ve a sí mismo como un vacío radicalmente autocreador: 

 

15 Véase mi lectura de Stirner como anarquista postestructuralista en De 

Bakunin a Lacan (2001). 



Yo por mi lado, parto de una presuposición al 
presuponerme a mí mismo; pero mi presuposición no 
lucha por su perfección como 'el Hombre lucha por su 
perfección', sino que sólo me sirve para gozarla y 
consumirla [...] No me presupongo a mí mismo, porque 
en cada momento estoy simplemente postulándome o 
creándome a mí mismo (Stirner, 1995: 150). 

Si bien el enfoque de Stirner se centra en la idea de la 
autoliberación del individuo ‒de las esencias, de las 
identidades fijas‒, sí plantea la posibilidad de una política 
colectiva con su noción de la «unión de egoístas», aunque, 
en mi opinión, esta no está suficientemente desarrollada. La 
ruptura de las ataduras de la servidumbre voluntaria no 
puede ser una empresa puramente individual. De hecho, 
como sugiere La Boétie, siempre implica una política 
colectiva, un rechazo colectivo del poder tiránico por parte 
del pueblo. No sugiero que Stirner nos proporcione una 
teoría completa o viable de la acción política y ética. Sin 
embargo, la importancia del pensamiento de Stirner reside 
en la invención de una micropolítica, un énfasis en las 
innumerables maneras en que estamos ligados al poder a 
nivel de nuestra subjetividad y en las maneras en que 
podemos liberarnos de él. Es aquí donde debemos prestar 
mucha atención a su distinción entre la Revolución y la 
insurrección: 

Revolución e insurrección no deben considerarse 
sinónimos. La primera consiste en un cambio radical de 



las condiciones, de la relación o estatus establecido, del 
Estado o la sociedad, y es, por consiguiente, un acto 
político o social; la segunda, sin duda, tiene como 
consecuencia inevitable una transformación de las 
circunstancias, pero no parte de ella, sino del 
descontento de los hombres consigo mismos; no es un 
levantamiento armado, sino un levantamiento 
individual, un alzamiento sin importar las disposiciones 
que de él se deriven. La Revolución aspiraba a nuevas 
disposiciones; la insurrección nos lleva ya no a dejarnos 
ordenar, sino a organizarnos nosotros mismos, y no 
deposita grandes esperanzas en las «instituciones». No 
es una lucha contra lo establecido, ya que, si prospera, lo 
establecido se derrumba por sí mismo; es solo una 
elaboración de mí mismo a partir de lo establecido 
(Stirner, 1995: 279‒80). 

De esto se desprende que la política radical no solo debe 
apuntar a derrocar instituciones establecidas como el 
Estado, sino también a atacar la relación mucho más 
problemática mediante la cual el sujeto se encuentra 
subyugado y dependiente del poder. Por lo tanto, la 
insurrección no solo se dirige contra la opresión externa, 
sino, fundamentalmente, contra la represión internalizada 
del yo. Implica, por lo tanto, una transformación del sujeto, 
una micropolítica y una ética que buscan aumentar la 
autonomía del sujeto respecto del poder. 



Aquí también podemos inspirarnos en el anarquismo 
espiritual de Gustav Landauer, quien argumentó que no 
puede haber revolución política ‒ni posibilidad de 
socialismo‒ sin una transformación simultánea de la 
subjetividad de las personas, una cierta renovación del 
espíritu y la voluntad de desarrollar nuevas relaciones con 
los demás. Las relaciones existentes entre las personas solo 
reproducen y reafirman la autoridad del Estado; de hecho, 
el Estado mismo es una cierta relación, un cierto modo de 
comportamiento e interacción, una cierta huella en nuestra 
subjetividad y conciencia (y yo diría que en nuestro 
inconsciente) y, por lo tanto, solo puede trascenderse 
mediante una transformación espiritual de las relaciones. 
Como dice Landauer, «lo destruimos al contraer otras 
relaciones, al comportarnos de manera diferente» (en 
Martin Buber, 1996: 47). 

 

 

Una micropolítica de la libertad 

Por lo tanto, superar el problema de la servidumbre 
voluntaria, que ha demostrado ser un obstáculo tan grande 
para los proyectos políticos radicales en el pasado, implica 
este tipo de cuestionamiento ético del yo, una interrogación 
de la propia implicación subjetiva y complicidad con el 
poder. Se basa en la invención de estrategias micropolíticas 



que apuntan a una desvinculación del poder estatal; una 
cierta política de desidentificación en la que uno se libera de 
las identidades y roles sociales establecidos y desarrolla 
nuevas prácticas, formas de vida y formas de política que ya 
no están condicionadas por la soberanía estatal. Esto 
significaría pensar en qué significa la libertad más allá de la 
ideología de la seguridad (en lugar de simplemente ver la 
libertad como condicionada o necesariamente limitada por 
la seguridad). También necesitamos pensar qué significa la 
democracia más allá del Estado, qué significa la política más 
allá del partido, la organización económica más allá del 
capitalismo, la globalización más allá de las fronteras y la 
vida más allá de la biopolítica. 

Aquí es central, por ejemplo, una interrogación crítica del 
deseo de seguridad. En nuestra sociedad contemporánea, la 
seguridad se ha convertido en una especie de metafísica, un 
fundamentalismo, donde no solo impulsa una expansión e 
intensificación sin precedentes del poder estatal, sino que 
también se convierte en una condición para la vida: la vida 
debe estar protegida contra amenazas ‒ya sean amenazas a 
nuestra seguridad, a nuestra seguridad financiera, etc.‒ 
pero esto significa que se niega la posibilidad existencial 
misma no solo de la libertad humana, sino de la política 
misma. ¿Pueden la ley y los marcos institucionales liberales 
protegernos de la seguridad? ¿Pueden contrarrestar el 
impulso implacable hacia la securitización de la vida? 
Debemos recordar que, como han demostrado Giorgio 



Agamben y otros, la biopolítica, la violencia soberana y la 
securitización son solo la otra cara de la ley, y que es 
simplemente una ilusión liberal imaginar que la ley puede 
limitar el poder de esta manera. No, debemos inventar una 
nueva relación con la ley y las instituciones, ya no como 
sujetos obedientes, ni como sujetos que simplemente 
transgreden (que es solo la otra cara de la obediencia; en 
otras palabras, la transgresión, como entendemos desde 
Lacan, continúa afirmando la ley16). Más bien, debemos 
trascender esta dicotomía obediencia/transgresión. El 
anarquismo es más que una transgresión, un aprendizaje 
para vivir más allá de la ley y el Estado mediante la invención 
de nuevos espacios y prácticas de libertad y autonomía que 
serán, por su naturaleza, algo frágiles y experimentales. 

Asumir tales riesgos requiere disciplina, pero esta puede 
ser un tipo de disciplina ética que nos imponemos. 
Necesitamos ser disciplinados para volvernos 
indisciplinados. La obediencia a la autoridad parece 
surgirnos con facilidad, de hecho, de forma «natural», como 
observó La Boétie, y por ello la rebelión contra la autoridad 
requiere la elaboración disciplinada y paciente de nuevas 
prácticas de libertad. Esto era algo a lo que Foucault quizás 
se refería con su noción de ascesis, ejercicios éticos que 
formaban parte del cuidado de sí y que, para él, eran 
indistinguibles de la práctica de la libertad (cf. Foucault, 

 

16 Véase la discusión de Lacan sobre la dialéctica de la ley y la transgresión 

en 'Kant avec Sade' (1962). 



1988). El objetivo de tales estrategias, para Foucault, era 
inventar modos de vida en los que uno estuviera «menos 
gobernado» o no estuviera gobernado en absoluto. De 
hecho, la práctica de la crítica en sí, según Foucault, no solo 
busca cuestionar la pretensión de legitimidad y verdad del 
poder, sino, más importante aún, cuestionar las diversas 
maneras en que estamos ligados al poder y a los regímenes 
de gubernamentalidad a través de ciertos despliegues de la 
verdad: a través de la insistencia del poder en que nos 
ajustemos a ciertas verdades y normas. Para Foucault, 
entonces: «La crítica será el arte de la inservibilidad 
voluntaria, de la indocilidad reflexiva» (Foucault, 1996: 386). 
Por lo tanto, Foucault habla de una interrogación de los 
límites de nuestra subjetividad que requiere una «labor 
paciente que dé forma a nuestra impaciencia por la libertad» 
(Foucault, 2000: 319). Quizás, entonces, podamos 
contrarrestar el problema de la servidumbre voluntaria 
mediante una disciplina radical de la indisciplina. 

 

 

 

Conclusión: Una política de rechazo 

La inservibilidad voluntaria ‒el rechazo a la dominación del 
poder sobre nosotros mismos‒ no debe confundirse con el 
rechazo de la política. Más bien, debe verse como la 
construcción de una forma alternativa de política y como 



una intensificación de la acción política; podríamos llamarla 
una política de retirada del poder, una política de no 
dominación. No hay nada apolítico en esta política de 
rechazo: no es un rechazo de la política como tal, sino más 
bien un rechazo de las formas y prácticas políticas 
establecidas consagradas en el Estado, y el deseo de crear 
nuevas formas de política fuera del Estado; en otras 
palabras, el deseo de una política de autonomía. De hecho, 
la noción de «autonomía de lo político», invocada por Carl 
Schmitt para afirmar la soberanía del Estado ‒la prerrogativa 
del Estado de definir la oposición amigo/enemigo (Schmitt, 
1996)‒ debería verse, desde mi perspectiva alternativa, 
como una sugerencia de una política de autonomía. El 
momento propio de lo político está fuera del Estado y busca 
engendrar nuevas relaciones y formas de vida no 
autoritarias. 

Varios pensadores continentales contemporáneos, como 
Giorgio Agamben, Michael Hardt y Antonio Negri, han 
propuesto una noción similar de rechazo o retirada como 
forma de pensar la política radical actual. De hecho, el 
reciente interés en la figura de Bartleby (de Bartleby el 
Escribiente de Melville) como paradigma de resistencia al 
poder, apunta a una cierta comprensión de los límites de los 
modelos existentes de política radical y revolucionaria, y a 
un reconocimiento, además, de la necesidad de superar la 
sujeción voluntaria al poder.  



El gesto impasible de desafío de Bartleby hacia la 
autoridad ‒«Preferiría no hacerlo»‒ podría verse como una 
retirada activa de la participación en las prácticas y 
actividades que reafirman el poder, y sin las cuales este se 
derrumbaría. En palabras de Hardt y Negri: «Estos hombres 
sencillos [Bartleby y Michael K, personaje de una novela de 
J.M. Coetzee] y sus rechazos absolutos no pueden sino 
apelar a nuestro odio a la autoridad. El rechazo del trabajo y 
la autoridad, el rechazo de la servidumbre voluntaria, es el 
comienzo de la política liberadora» (Hardt y Negri, 2000: 
204). 

En este artículo he situado el problema de la servidumbre 
voluntaria ‒diagnosticada hace tiempo por La Boétie‒ en el 
centro del pensamiento político radical.  

La servidumbre voluntaria, cuyos contornos han sido 
afinados por la teoría psicoanalítica, podría entenderse 
como un umbral a través del cual el sujeto se vincula al poder 
en el plano de su deseo. Al mismo tiempo, la idea de la 
servidumbre voluntaria también señala la propia fragilidad e 
indecidibilidad de la dominación, y la forma en que, 
mediante la invención de estrategias micropolíticas y éticas 
de desubjetivación ‒una política anárquica de 
inservidumbre voluntaria‒, se puede aflojar y desatar este 
vínculo y crear espacios alternativos de política más allá de 
la sombra del soberano. 

 



 

 

Referencias 

Adorno, Theodore. (1964) La personalidad autoritaria. Nueva York: 
Wiley. 

Bakunin, Mijaíl. (1984) Marxismo, libertad y Estado (KJ Kenafick, 
Trad.). Londres: Freedom Press. 

‒‒ (1953) Filosofía política: anarquismo científico (GP Maximoff, 
Ed.). Londres: The Free Press. 

Borch‒Jacobsen, Mikkel. (1988) El sujeto freudiano (Catherine 
Porter, Trad.). Stanford: Stanford University Press. 

Buber, Martin. (1996) Caminos en la utopía. Nueva York: Syracuse 
University Press. 

Butler, Judith. (1997) La vida psíquica del poder: Teorías sobre la 
sujeción. Stanford, Ca.: Stanford University Press. 

Clastres, Pierre. (1994) Arqueología de la violencia, Capítulo 7: 
'Libertad, desgracia, lo innombrable' (Jeanine Herman, 
Trad.). Nueva York: Semiotext(e). 

De La Boétie, Etienne. (1988) La Servitude Volontaire, o el 
AntiDictador [Esclavos por elección]. Egham: Libros 
Runnymede. 



Deleuze, Gilles., y Félix Guattari. (2004) Mil mesetas: capitalismo y 
esquizofrenia (Brian Massumi, Trad.). University of 
Minnesota Press. 

Feuerbach, Ludwig. (1957) La esencia del cristianismo (George 
Eliot, Trad.). Nueva York. Londres: Harper & Row. 

Foucault, Michel. (2000) '¿Qué es la Ilustración?', en Obras 
esenciales de Michel Foucault 1954‒1984: Volumen 1, Ética 
(Paul Rabinow, Ed., Robert Hurley, Trad.). Londres: Penguin 
Books. 

‒‒ (1996) '¿Qué es la crítica?', en ¿Qué es la Ilustración? Respuestas 
del siglo XVIII y preguntas del siglo XX (James Schmidt, Ed.). 
Berkeley: University of California Press. 

‒‒ (1988) La historia de la sexualidad, volumen 3: El cuidado de sí 
mismo. Nueva York: Vintage. 

Freud, Sigmund (1955) Psicología de Grupos y Análisis del Yo. 
Edición Estándar de las Obras Psicológicas Completas de 
Sigmund Freud, Volumen XVIII (1920‒1922): Más allá del 
principio del placer, Psicología de Grupos y otras obras. 
Psychoanalytic Electronic Publishing. 

Glynos, Jason. (2008) 'El disfrute autotransgresivo como grillete de 
la libertad', Political Studies, Vol. 56 / 3: 679–704. 

Hardt, Michael., y Antonio Negri.. (2000) Empire, Cambridge MA,: 
Harvard University Press. 

Kropotkin, Peter. (2007) La ayuda mutua, un factor de evolución, 
Dodo Press. 



‒‒ (1943) El Estado: su papel histórico, Londres: Freedom Press. 

Lacan, Jacques (2007) 'Analyticon', en El Seminario de Jacques 
Lacan, Libro XVII: El otro lado del psicoanálisis (Jacques‒
Alain Miller, Ed., Russell Grigg, Trad.). Nueva York y 
Londres: WW Norton & Co. 

‒‒ (1962) 'Kant con Sade'. Crítica n.º 191, septiembre: 291–313. 

Newman, Saul. (2010) La política del postanarquismo. Edimburgo: 
Edinburgh University Press. 

‒‒ (2001) De Bakunin a Lacan: antiautoritarismo y la dislocación del 
poder. MA: Lexington Books. 

Schmitt, Carl. (1996) El concepto de lo político (George Schwab, 
Trad.). Chicago: University of Chicago Press. 

Stirner, Max. (1995) El único y su propiedad (David Leopold, Ed.). 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Reich, Wilhelm. (1980) La psicología de masas del fascismo. Nueva 
York: Farrar, Straus y Giroux. 

Vaneigem, Raoul. (1994) La revolución de la vida cotidiana (Donald 
Nicholson‒Smith, Trad.). Londres: Rebel Press. 

Virno, Paolo. (2008) Multitud: Entre la innovación y la negación. 
Nueva York: Semiotext(e). 

  



 

 

 

 

 

 

III. EL POSTANARQUISMO DESDE UNA PERSPECTIVA 
MARXISTA 

 

 

Simón Choat 17 

Prefacio 

Los postanarquistas han tendido a retratar el marxismo 
como un anacronismo, tomando la supuesta redundancia 

 

17 Simon Choat es profesor de Política y Relaciones Internacionales en la 

Universidad de Kingston, Reino Unido, y anteriormente impartió docencia 

en la Universidad Queen Mary de Londres y la Universidad de Reading. Su 

investigación se centra en Marx y la filosofía francesa de finales del siglo 

XX, especialmente en Althusser, Foucault, Derrida, Deleuze, Lyotard y 

Baudrillard. Su libro Marx a través del postestructuralismo fue publicado en 

2010 por Continuum. 



del marxismo como punto de partida para su revitalización 
del anarquismo clásico a través del postestructuralismo. Las 
evaluaciones críticas del postanarquismo hasta la fecha no 
han logrado cuestionar esta representación del marxismo. 
Esto es lamentable, sostengo, porque el marxismo 
desempeña una función importante dentro del proyecto 
postanarquista y porque permite que las caracterizaciones 
postanarquistas del marxismo y el postestructuralismo 
queden sin cuestionar. La primera parte de este artículo 
describe el papel del marxismo en el postanarquismo, antes 
de examinar las conexiones entre el postestructuralismo y el 
marxismo: sostengo que la obra de Marx anticipa los 
conceptos postestructuralistas de poder y subjetividad. El 
objetivo de este artículo no es ofrecer una crítica marxista 
del postanarquismo, sino establecer la misma relevancia 
tanto del anarquismo como del marxismo para el 
pensamiento y la práctica política contemporáneos. 

 

 

Introducción 

El intento postanarquista de revitalizar el anarquismo 
clásico reinterpretándolo desde la perspectiva del 
postestructuralismo no ha quedado exento de críticas. Los 
críticos han cuestionado tanto la relevancia del 
postestructuralismo para el pensamiento anarquista como 
la precisión de las interpretaciones postanarquistas del 



anarquismo clásico. Estas preguntas, a su vez, plantean 
cuestiones más amplias sobre el impacto del 
postestructuralismo, la dirección y la importancia del 
anarquismo contemporáneo, y las relaciones entre teoría y 
práctica. Sin embargo, un elemento que ha permanecido en 
gran medida sin cuestionar es el lugar del marxismo dentro 
del postanarquismo. Esto es quizás comprensible: es de 
esperar que no todos acepten una perspectiva marxista 
sobre el postanarquismo; de hecho, posiblemente sea lo 
último que desean algunos anarquistas. Cuando los 
marxistas han intervenido en debates sobre el anarquismo, 
a menudo han adoptado el tono condescendiente y 
autoritario que el propio Marx empleó al tratar con Bakunin, 
Proudhon, etc.: el anarquismo ha sido ridiculizado por los 
marxistas como una creencia ingenua o utópica que no 
comprende las condiciones actuales y se ve obligada a 
recurrir a un voluntarismo burdo como base de su acción 
política. Sin embargo, no pretendo extender este desprecio 
condescendiente del anarquismo al postanarquismo; al 
contrario, sostengo que los postanarquistas se han 
apresurado a desestimar el marxismo. 

La falta de atención que se ha prestado al papel del 
marxismo dentro del postanarquismo es preocupante por al 
menos dos razones. En primer lugar, eclipsa hasta qué punto 
‒como argumentaré más adelante‒ la oposición al 
marxismo es un componente clave del proyecto 
postanarquista. Por lo tanto, el marxismo no se presenta 



aquí como una perspectiva ajena desde la cual se pueda 
medir el postanarquismo, sino como un elemento 
significativo, pero poco discutido, del propio 
postanarquismo. En segundo lugar, la aceptación acrítica de 
las evaluaciones postanarquistas del marxismo oscurece el 
hecho de que este aún tiene mucho que ofrecer: el 
marxismo, sostengo, ha sido representado injustamente por 
el postanarquismo. Este desafío a la comprensión del 
marxismo por parte del postanarquismo no debe 
confundirse con una crítica marxista del postanarquismo. 
Hay mucho que respetar en el postanarquismo, y su intento 
de vincular la teoría postestructuralista contemporánea con 
las corrientes radicales de pensamiento del siglo XIX es 
admirable: el problema es que la reevaluación del 
anarquismo clásico por parte del postanarquismo se 
produce a expensas del marxismo. Mi objetivo no es 
prolongar ni reavivar la disputa entre anarquistas y 
marxistas que ya se extiende a lo largo de tres siglos, sino 
más bien reivindicar la importancia tanto del anarquismo 
como del marxismo para el pensamiento y la práctica 
política contemporáneos. Por lo tanto, se trata de un 
compromiso marxista con una corriente del anarquismo que 
se ofrece con un espíritu de reconciliación más que de 
denuncia. Lo que sigue no pretende ser un análisis 
exhaustivo de las relaciones entre el postanarquismo y el 
marxismo: pretende abrir un área de estudio que hasta 
ahora parece haber estado cerrada, y por lo tanto se ofrece 
como una investigación preliminar más que como la última 



palabra. Partiendo de la propia caracterización del 
postanarquismo del postestructuralismo como una teoría 
que reconceptualiza el poder y la subjetividad, reexaminaré 
estos conceptos tal como aparecen en la obra de Marx, 
cuestionando el rechazo del postanarquismo al marxismo y 
su interpretación del postestructuralismo. Empezaré, sin 
embargo, examinando el lugar del marxismo dentro del 
postanarquismo, delineando tres funciones clave que la 
crítica del marxismo desempeña para el postanarquismo. 

 

 

El lugar del marxismo dentro del postanarquismo 

Aunque el número de escritores y activistas que se 
identifican como postanarquistas es relativamente 
pequeño, se trata de una corriente de pensamiento 
sorprendentemente variada. Las coordenadas básicas son 
bastante claras: «la tesis central del postanarquismo es que 
la filosofía anarquista clásica debe tener en cuenta las 
nuevas direcciones teóricas y los fenómenos culturales, en 
particular la posmodernidad y el postestructuralismo» 
(Newman, 2008: 101). Según los postanarquistas, el 
postestructuralismo puede entenderse como una 
radicalización del anarquismo clásico, lo que significa que el 
postestructuralismo se inscribe en la tradición del 
anarquismo clásico y que puede actuar como remedio a las 



fallas y defectos del anarquismo clásico sin traicionar su 
espíritu ni sus objetivos. Pero esto plantea dos preguntas 
obvias: ¿qué se entiende por «postestructuralismo» y qué se 
entiende por «anarquismo clásico»? No es insignificante que 
los principales representantes de este proyecto le hayan 
dado un nombre diferente: Saul Newman se refiere al 
postanarquismo, Todd May al anarquismo 
postestructuralista y Lewis Call al anarquismo posmoderno. 
Estas diferentes etiquetas reflejan en parte el desacuerdo 
sobre a quién se puede denominar «postestructuralista». 
Por ejemplo, Jacques Lacan desempeña un papel importante 
en el postanarquismo de Newman, pero ni May ni Call lo 
mencionan. Problemas similares surgen ante los intentos de 
definir el «anarquismo clásico», una categoría notoriamente 
elusiva. ¿Quiénes eran los anarquistas clásicos y en qué 
creían? Para Newman (2005: 3), Max Stirner es una especie 
de «protopostestructuralista», mientras que Call y May 
apenas lo mencionan. 

Estos desacuerdos sobre definiciones y personal, por 
supuesto, no son específicos del postanarquismo: es difícil 
trazar los límites de cualquier movimiento intelectual, pero 
en particular de aquellos tan fluidos como el 
postestructuralismo y el anarquismo clásico; dificultades 
que cualquiera enfrentará, sea postanarquista o no18. A su 
vez, esta fluidez no es un defecto ni del postestructuralismo 

 

18 A pesar de estas dificultades, para mayor coherencia y claridad me referiré 

a lo largo de este ensayo al “postestructuralismo” y al “postanarquismo”. 



ni del anarquismo clásico: una de las grandes fortalezas de 
ambas corrientes de pensamiento es su variedad y 
profundidad. Tampoco pretendo sugerir que el proyecto 
postanarquista sea incoherente desde el principio, ni que los 
postanarquistas no definan adecuadamente sus términos: 
en general, todos se esmeran en explicar qué entienden por 
postestructuralismo y anarquismo clásico, y ellos mismos 
llaman la atención sobre las dificultades que he descrito. Lo 
único que pretendo argumentar aquí es que es difícil definir 
un movimiento en referencia a corrientes intelectuales tan 
nebulosas como el postestructuralismo y el anarquismo 
clásico, o, al menos, difícil definirlo solo en referencia a 
estas. Decir que el postanarquismo es (por ejemplo) 
anarquismo clásico filtrado a través del postestructuralismo 
no nos dice mucho sobre lo que significa ser postanarquista. 
Por supuesto, este contenido faltante se profundiza en los 
estudios detallados realizados por los postanarquistas, pero 
estos estudios detallados difieren de un postanarquista a 
otro. Si atribuimos algún tipo de unidad al postanarquismo, 
debemos considerar otros factores, uno de los cuales, 
sostengo, es una oposición común al marxismo. Esta es, 
entonces, la primera función del marxismo dentro del 
postanarquismo, de tres roles que identificaré: ayudar a dar 
coherencia al proyecto postanarquista. Aunque pueden 
inspirarse en diferentes pensadores y buscar combinar el 
anarquismo y el postestructuralismo de diversas maneras, 
los postanarquistas están unidos en su rechazo al marxismo. 
Incluso podría decirse que el (supuesto) fracaso del 



marxismo es la principal motivación detrás de todo el 
proyecto postanarquista. Se afirma que el marxismo está en 
decadencia terminal: los problemas de explotación y 
opresión que el marxismo intentó abordar, sin embargo, no 
han desaparecido (y, de hecho, se han intensificado). De ahí 
la necesidad, según el postanarquismo, de redescubrir y 
desarrollar vías alternativas para el pensamiento y la 
práctica radicales. El problema con el marxismo, según el 
postanarquismo, no es tanto que ya no sea capaz de 
proporcionar los recursos críticos adecuados, sino que 
nunca pudo hacerlo: no es que el marxismo esté obsoleto o 
haya tomado un rumbo equivocado en algún momento, sino 
que desde el principio estaba en el camino equivocado. En 
términos de May, el marxismo es una filosofía «estratégica» 
más que «táctica»: su análisis se centra en una problemática 
central y apunta a un único objetivo. Para el marxismo, «hay 
un solo enemigo: el capitalismo» (May, 1994: 26). Como 
todas las filosofías estratégicas, el marxismo es reductivo: 
existe una única fuente de opresión (el capitalismo), una 
única teoría capaz de comprenderla con precisión (el 
marxismo) y un único agente de lucha posible (el 
proletariado, guiado por un partido de vanguardia). Las 
filosofías tácticas, en cambio, reconocen que no existe un 
único foco de opresión y que la resistencia debe 
materializarse en análisis e intervenciones locales y 
específicos. Por lo tanto, el marxismo es reductivo en dos 
sentidos, argumentan los postanarquistas: reduce el alcance 
del análisis político al centrarse únicamente en las relaciones 



económicas capitalistas, y reduce la política a la economía, 
eclipsándola por completo. En términos que May toma 
prestados de Jacques Rancière, el marxismo es una forma de 
«metapolítica»: la auténtica verdad de la política reside en 
las relaciones económicas, y las instituciones e ideologías 
políticas simplemente ocultan esa verdad (May, 2008: 44‒
5). 

Los postanarquistas afirman que, hasta cierto punto, el 
anarquismo clásico comparte estos problemas con el 
marxismo, aunque de forma diferente: mientras que el 
reduccionismo del marxismo se manifiesta como un afán por 
interpretarlo todo en términos de relaciones económicas, el 
anarquismo realiza una reducción estatista más que 
económica, tendiendo a caer en un análisis centrado en el 
Estado como principal foco de poder. Sin embargo, en el 
anarquismo, esta tendencia entra en tensión con otra: el 
anarquismo oscila entre el pensamiento estratégico y el 
táctico. Aunque se centra en el Estado, el anarquismo clásico 
reconoce la existencia de muchos otros ámbitos de poder y 
aboga por luchas de resistencia diversas y específicas a 
pequeña escala contra el poder dondequiera que se 
manifieste. Esta ambivalencia marca la ventaja del 
anarquismo clásico sobre el marxismo: a pesar de sus 
defectos, el anarquismo clásico ha avanzado en el análisis 
del poder, convirtiéndolo en una vía más adecuada para la 
política contemporánea que el marxismo. Esto nos lleva al 
segundo papel del marxismo dentro del postanarquismo 



que podemos identificar: el rechazo del marxismo ofrece un 
vínculo con el anarquismo clásico. 

Como hemos visto, el anarquismo clásico es en sí mismo 
una corriente de pensamiento diversa y fluida: en muchos 
sentidos, es más fácil definirlo por referencia a aquello a lo 
que se opone que por lo que defiende. Newman (2005: 33), 
por ejemplo, sugiere que los anarquistas están unidos por 
«una crítica fundamental y el rechazo a la autoridad política 
en todas sus formas». Es el rechazo a la autoridad y la 
representación políticas (especialmente, pero no 
exclusivamente, en la forma del Estado), más que cualquier 
programa político positivo que defina una visión alternativa 
de la sociedad, lo que constituye quizás la característica 
clave del pensamiento anarquista clásico. Esto no significa 
que los anarquistas no hayan reflexionado sobre cómo 
debería organizarse una sociedad sin Estado; al contrario, 
han ofrecido una gama increíblemente diversa de visiones 
sobre cómo podrían organizarse las sociedades sin Estado. 
Pero es precisamente la diversidad de estas visiones lo que 
los convierte en malos candidatos si buscamos lo que une a 
los anarquistas clásicos. El hilo conductor que une a los 
anarquistas no es un programa político uniforme, sino una 
oposición común a la autoridad política19. El anarquismo 
clásico puede definirse no solo como una oposición a la 

 

19 Muchos anarquistas se han definido en estos términos. Piénsese en la 

respuesta de Proudhon a la pregunta «¿Qué pondrás en lugar del Estado?»: 

«Nada» (Proudhon citado en Rocker, 1937). 



autoridad, sino también como oposición a otras ideologías 
políticas, en particular al marxismo. Los anarquistas son 
antiautoritarios, podríamos decir incluso, porque no son 
marxistas. Esto no pretende denigrar la originalidad del 
pensamiento anarquista ‒sugerir que solo puede ser una 
pálida sombra del marxismo y definirse en función de este, 
sino simplemente destacar que una forma de aislar la 
identidad del pensamiento anarquista es distinguirlo del 
marxismo. Hay muchos puntos en común entre marxistas y 
anarquistas en la lucha por una sociedad sin Estado, libre de 
la explotación económica y la opresión política, e 
históricamente la mayoría de los anarquistas han sido 
comunistas (con obvias e importantes excepciones como 
Stirner). Pero los anarquistas se han distanciado de las 
estrategias organizativas y revolucionarias del marxismo: 
para el anarquismo clásico, Marx es uno de esos 
«revolucionarios doctrinarios» identificados por Bakunin 
(1990: 137), «cuyo objetivo es derrocar los gobiernos y 
regímenes existentes para crear sus propias dictaduras 
sobre sus ruinas». Los anarquistas clásicos han argumentado 
que el reduccionismo económico del marxismo es peligroso 
al menos en dos sentidos. En primer lugar, al plantear el 
Estado como un mero reflejo de las relaciones económicas, 
no reconoce que este es una fuente de poder por derecho 
propio, por lo que incluso un supuesto «estado obrero» 
resultará opresivo. En segundo lugar, la identificación del 
ámbito económico como el lugar clave de la opresión facilita 
el surgimiento de un partido de vanguardia distante de las 



masas oprimidas, un punto bien planteado por May en 
algunos comentarios críticos sobre el marxismo: "Si el lugar 
fundamental de la opresión se encuentra en la economía, tal 
vez les corresponda a aquellos que son expertos en análisis 
económico asumir la tarea de dirigir la revolución" (May, 
2008: 80). 

Estas objeciones del anarquismo clásico al marxismo 
anticipan las formuladas por los postanarquistas, quienes a 
su vez han identificado las fortalezas del anarquismo clásico 
en contraste explícito con el marxismo. Mientras que el 
marxismo es supuestamente reduccionista en términos 
económicos, considerando todo poder como una mera 
expresión de la dominación de clase, los postanarquistas 
argumentan que el anarquismo clásico entendió 
correctamente que el poder debe analizarse en sí mismo: 
irreductibles al funcionamiento de la economía, las 
relaciones de poder existen en toda la sociedad y deben 
analizarse en su especificidad, sin referencia a un modelo 
uniforme de dominación. Mientras que el marxismo (según 
se afirma) privilegia a ciertos actores políticos, identificando 
a la clase obrera industrial como el único instrumento 
posible de transformación política, debido a su lugar único 
dentro del único tipo de relaciones de poder que realmente 
importan para el marxismo, a saber, la relación de 
explotación entre el trabajo y el capital, el anarquismo 
clásico, en cambio, no limita el potencial revolucionario a 
una sola clase, sino que apoya a agentes descartados por 



Marx, como el campesinado y el lumpenproletariado. Si el 
marxismo privilegia no solo a un actor revolucionario en 
particular, sino también una vía específica hacia la 
revolución, apoyando a un partido autoritario y 
proponiendo la dictadura del proletariado, el anarquismo 
clásico, en cambio, se opone sistemáticamente a todas las 
formas de Estado y a todas las jerarquías, incluidas las del 
partido. Por lo tanto, en gran medida, la actitud 
postanarquista hacia el marxismo replica las críticas 
anarquistas habituales al marxismo, centradas en su análisis 
supuestamente reductivo de la situación política y sus 
estructuras organizativas autoritarias. El rechazo del 
marxismo sitúa al postanarquismo firmemente en la 
tradición anarquista. 

Donde el postanarquismo va más allá de estas críticas 
habituales, se basa en el postestructuralismo, lo que nos 
lleva al tercer papel que el marxismo desempeña dentro del 
postanarquismo: proporciona un punto de encuentro con el 
postestructuralismo. Los postanarquistas ven en el 
postestructuralismo un modelo para su propio 
antimarxismo. El postanarquismo identifica dos 
características clave del postestructuralismo. En primer 
lugar, es antihumanista: en lugar de tomar al sujeto humano 
como algo dado, revela las prácticas textuales y materiales 
que lo constituyen. Como lo expresa May (1994: 75): «Si el 
pensamiento político postestructuralista pudiera resumirse 
en una sola prescripción, sería que la teoría política radical, 



para lograr algo, debe abandonar el humanismo en todas sus 
formas». En segundo lugar, se argumenta que el 
postestructuralismo replantea el concepto y el análisis del 
poder: el objetivo ya no es establecer los límites legítimos 
del poder, poniendo límites entre el individuo y el Estado, 
sino demostrar que el poder es coextensivo a las relaciones 
sociales, actuando no solo para suprimir a un sujeto 
preexistente, sino también, y más fundamentalmente, para 
constituir sujetos en primer lugar. Por lo tanto, el poder y la 
subjetividad están íntimamente vinculados en el 
pensamiento postestructuralista. Los postanarquistas 
contrastan esto con el pensamiento marxista, donde el 
poder y la subjetividad también están vinculados, pero de 
una manera muy diferente: en lugar de un poder productivo 
que constituye la subjetividad, el marxismo concibe un 
poder represivo que constriñe nuestra naturaleza esencial 
como sujetos humanos. 

Esta visión del poder y la subjetividad, argumentan los 
postanarquistas, no es exclusiva del marxismo: es 
compartida por muchas filosofías que surgieron de la 
Ilustración, incluido el anarquismo clásico. «Al igual que el 
marxismo y la mayoría de las demás formas de pensamiento 
radical del siglo XIX, el anarquismo clásico pretende liberar 
algún tipo de esencia humana auténtica que supuestamente 
ha sido reprimida por el capitalismo y/o el Estado» (Call, 
2002: 14‒15). Aunque puede ampliar el alcance del poder, 
los anarquistas clásicos aún consideran la subjetividad como 



algo dado y el poder como opresivo: al igual que el 
marxismo, argumentan los postanarquistas, el anarquismo 
clásico postula una noción de la naturaleza humana que 
actúa como un estándar mediante el cual se pueden criticar 
las formas de poder y explica la existencia de resistencia al 
poder. En el anarquismo clásico (se argumenta), la relación 
entre sujeto y poder se formula como una oposición entre 
dos polos, con la naturalidad del sujeto humano dentro de 
una comunidad orgánica por un lado y el poder artificial del 
Estado por el otro. Según los postanarquistas, el 
postestructuralismo trasciende tanto al marxismo como al 
anarquismo clásico. Sin embargo, el anarquismo clásico, al 
empezar al menos a repensar el poder ‒ampliando el ámbito 
de análisis más allá del Estado y la economía‒, conserva su 
relevancia contemporánea, algo que el marxismo no logra. 
Un «ethos antiautoritario» compartido (Newman, 2007: 
194) convierte al anarquismo clásico y al 
postestructuralismo en aliados adecuados, mientras que el 
marxismo se descarta por incompatible con el 
postestructuralismo. De hecho, se argumenta que, en gran 
medida, el postestructuralismo se desarrolló en contra del 
marxismo: «los pensadores de esta tradición ‒incluidos 
Foucault, Lyotard y Deleuze‒ estuvieron profundamente 
influenciados por la experiencia política de Mayo del 68 y se 
volvieron críticos de lo que consideraban la lógica 
totalizadora y universalizadora de la teoría marxista» 
(Newman, 2007: 3). Si bien el anarquismo aún tiene algo que 
enseñarnos, el marxismo «no es lo suficientemente radical 



como para afrontar adecuadamente las exigencias de la 
condición posmoderna» (Call, 2002: 6). Por lo tanto, una 
oposición al marxismo proporciona al postanarquismo un 
punto de contacto con el postestructuralismo. Es cierto que 
esta representación del postestructuralismo como una 
teoría antimarxista suele ser una suposición implícita o poco 
desarrollada en los escritos postanarquistas, pero esto se 
debe quizás a la escasa fundamentación textual de esta 
afirmación: como veremos a continuación, si se analiza lo 
que los postestructuralistas dicen sobre Marx, se puede 
observar que están muy lejos de ser antimarxistas. 

 

 

Postestructuralismo y marxismo 

La crítica del marxismo desempeña, por tanto, una función 
clave en el postanarquismo: dota de coherencia a todo el 
proyecto, proporciona continuidad con el anarquismo 
clásico y ayuda a conectar el postanarquismo con el 
postestructuralismo. Por ello, es notable la poca atención 
que se ha prestado a la crítica postanarquista del marxismo. 
La razón de esta falta de atención, creo, radica en que, si 
bien el pensamiento postanarquista ha generado un debate 
animado, hasta ahora este se ha limitado en gran medida a 
la comunidad anarquista. Es improbable que un anarquista 
cuestione la crítica del postanarquismo al marxismo porque, 
como hemos visto, dicha crítica refleja en gran medida las 



acusaciones anarquistas habituales contra el marxismo. Las 
acusaciones de reduccionismo y autoritarismo que el 
postanarquismo lanza contra el marxismo son, en efecto, las 
mismas que dirigieron al marxismo los anarquistas del siglo 
XIX: se han recibido desde hace tiempo como verdades 
evidentes dentro de la comunidad anarquista y, por lo tanto, 
no requieren mayor debate. Pero ¿qué hay de las 
acusaciones adicionales que el postanarquismo lanza contra 
el marxismo? Estas complementan la crítica anarquista 
estándar al marxismo con una crítica al esencialismo 
ilustrado del marxismo. No se puede afirmar que los 
anarquistas hayan guardado silencio sobre estas 
acusaciones porque simplemente reproducen las críticas 
anarquistas clásicas al marxismo. ¿Por qué, entonces, se ha 
hecho tan poco comentario? La respuesta es clara: se debe 
a que cuando se introducen estas acusaciones de 
esencialismo, los términos del debate cambian por 
completo, pues se aplican igualmente al anarquismo clásico. 
Es más, puede decirse que los postanarquistas las dirigen 
principalmente al anarquismo clásico y, en cierto sentido, 
solo se aplican secundariamente al marxismo (que ya ha sido 
condenado por razones distintas). Por lo tanto, los 
comentaristas anarquistas se han interesado mucho más en 
la aplicación y la relevancia de esta crítica del esencialismo 
al anarquismo, en parte porque no tienen ningún interés en 
defender el marxismo contra las acusaciones de 
esencialismo y sí en defender el anarquismo, y en parte 



porque estas acusaciones las dirigen principalmente los 
propios postanarquistas al anarquismo. 

El resultado es que la discusión crítica del postanarquismo 
hasta ahora se ha centrado en su comprensión e 
interpretación del anarquismo clásico. Varios comentaristas 
han argumentado que la tradición anarquista ha sido 
representada de manera injusta y engañosa: el anarquismo, 
se argumenta, es una tradición mucho más variada de lo que 
afirma el postanarquismo, y mucho menos apegada a las 
filosofías esencialistas y humanistas. Esto ha llevado a 
algunos a concluir que el anarquismo ya tiene más en común 
con el postestructuralismo de lo que se ha reconocido, e 
incluso que el postestructuralismo podría tener algo que 
aprender del anarquismo20. Sin embargo, con muy pocas 
excepciones, hay silencio sobre la representación del 
marxismo en el postanarquismo21. Sin embargo, si bien esta 
negligencia es comprensible, también es desafortunada. A la 
luz del análisis ofrecido anteriormente, se puede decir que 
el efecto es triple: borra lo que es un elemento clave del 
postanarquismo; permite que sus críticas al marxismo 
queden sin respuesta; y caracteriza erróneamente al 

 

20 Para argumentos de este tipo, véanse Cohn (2002), Cohn y Wilbur (s.f.) 

y Antliff (2007). Para evaluaciones críticas del posanarquismo desde una 

postura mucho más afín al posestructuralismo, véanse Jun (2007) y Glavin 

(2004). 

21 Una de esas excepciones es Benjamin Franks (2007), quien si bien revisa 

algunas de las críticas anarquistas comunes al postanarquismo también 

ofrece una breve defensa de Marx y la política de clases. 



posestructuralismo. Ya he intentado refutar el primero, 
demostrando el lugar del marxismo dentro del 
posanarquismo. Quedan por cuestionar los dos efectos 
restantes. Comenzaré esta tarea considerando brevemente 
el lugar del marxismo dentro del posestructuralismo, antes 
de analizar con más detalle la obra del propio Marx. 

Una razón por la que podríamos sospechar de la alineación 
del anarquismo y el postestructuralismo en detrimento del 
marxismo es que incluso un vistazo rápido a la obra de los 
principales pensadores del postestructuralismo sugiere que 
estaban mucho más involucrados con la tradición marxista 
que con la anarquista. Es difícil encontrar referencias a 
pensadores anarquistas clásicos en los escritos de autores 
postestructuralistas. Cuando se mencionan anarquistas 
clásicos, las referencias no suelen ser favorables. En su libro 
Nietzsche y la filosofía, por ejemplo, Deleuze elogia 
modestamente a Max Stirner. Pero, en última instancia, 
Deleuze concluye que Stirner es el pensador que revela el 
nihilismo en el corazón del pensamiento dialéctico. Dado 
que la dialéctica es el objetivo central de Nietzsche y la 
filosofía, esto difícilmente equivale a un respaldo a la 
postura de Stirner: «precisamente porque Stirner todavía 
piensa como un dialéctico, porque no se libera de las 
categorías de propiedad, alienación y su supresión, se arroja 
a la nada que excava bajo los escalones de la dialéctica» 



(Deleuze, 1983: 163)22. Stirner también aparece en Los 
espectros de Marx de Derrida. En un análisis sutil e 
intrigante, Derrida argumenta que Stirner y Marx están 
unidos en una polémica común contra «el espectro» (una 
figura utilizada por Derrida para indicar aquello que no 
puede explicarse en la ontología clásica). Derrida 
deconstruye tanto a Stirner como a Marx, intentando 
demostrar que ambos permanecen aferrados a una 
ontología metafísica. Pero el enfoque de este análisis ‒que, 
al fin y al cabo, se encuentra en un libro sobre Marx‒ es la 
crítica a Stirner que se encuentra en La ideología alemana: 
Stirner solo se menciona en la medida en que puede arrojar 
luz sobre Marx. Encontraríamos algo similar si 
examináramos los escritos de otros posestructuralistas: 
donde aparecen pensadores anarquistas clásicos, es solo de 
pasada; ciertamente no hay un compromiso sostenido con 
la tradición anarquista. 

Cabe prever dos posibles objeciones. En primer lugar, se 
podría argumentar que la ausencia de referencias a 
pensadores anarquistas clásicos en el pensamiento 
postestructuralista no invalida el intento postanarquista de 

 

22 Las conclusiones de Deleuze contrastan marcadamente con los intentos 

postanarquistas de reivindicar a Stirner como precursor del 

postestructuralismo: véanse Koch (1997) y Newman (2001, capítulo 3; 2005, 

capítulo 4). Es cierto que en Nietzsche y la filosofía, Deleuze es algo 

ambiguo sobre la relación de Marx con la dialéctica, pero su uso de Marx en 

otros textos demuestra sin duda que encuentra en Marx algo más allá de la 

dialéctica. 



vincular el anarquismo clásico con el postestructuralismo: 
los postanarquistas no necesitan afirmar que el 
postestructuralismo haya sido influenciado directamente 
por el anarquismo clásico, sino que podrían formar una 
alianza entre ambos, basándose en afinidades teóricas más 
que en citas explícitas. Acepto este argumento, pero en 
cierto sentido no es relevante para mi tesis: no afirmo que 
el intento de vincular el postestructuralismo con el 
anarquismo clásico sea erróneo, sino que es erróneo 
intentar establecer este vínculo a expensas del marxismo. Si 
vale la pena investigar las conexiones entre el anarquismo 
clásico y el postestructuralismo, aunque no existan 
conexiones explícitas ‒porque los postestructuralistas 
tienen poco que decir sobre el anarquismo clásico‒, 
entonces me parece que sin duda vale la pena investigar las 
posibles conexiones entre el marxismo y el 
postestructuralismo, precisamente porque los 
postestructuralistas tienen mucho que decir sobre Marx. 
Esto nos lleva, sin embargo, a una segunda posible 
respuesta. Podría argumentarse que la presencia de Marx en 
los escritos postestructuralistas, lejos de indicar una 
fidelidad a Marx entre los pensadores postestructuralistas, 
es testimonio únicamente de una actitud crítica: se cita a 
Marx solo para rechazarlo. Este argumento tiene cierta 
validez. Es evidente que el postestructuralismo se 
desarrolló, en muchos sentidos, en oposición al marxismo. 
En parte, esto fue una respuesta a la situación política 
concreta. El Partido Comunista Francés tuvo, en el mejor de 



los casos, un historial político desigual: rígidamente pro‒
Moscú, brindó un apoyo limitado al imperialismo francés en 
Asia y África y no apoyó las revueltas obrero‒estudiantiles 
de Mayo de 1968. Al intentar formular nuevos modelos de 
teoría y práctica, los pensadores postestructuralistas 
tendieron, por lo tanto, a distanciarse conscientemente de 
las formas institucionales del marxismo existentes en 
Francia a mediados del siglo XX. Además, este 
distanciamiento no fue solo resultado de exigencias políticas 
pragmáticas: es evidente que existían razones teóricas 
sustanciales para alejarse del marxismo. La subversión 
postestructuralista de las formas de pensamiento 
reduccionistas, teleológicas y dialécticas implicó 
necesariamente subvertir ciertas versiones del marxismo, en 
particular la versión propuesta por el PCF. 

Pero aunque el postestructuralismo se desarrolló en 
oposición a ciertas formas de marxismo, esta oposición no 
debe confundirse con un rechazo rotundo de todos los 
marxismos, y menos aún del propio Marx. De nuevo, incluso 
un vistazo superficial a las obras de los principales 
pensadores del postestructuralismo indicaría cuán lejos 
estaban de rechazar a Marx. Es bien sabido que el último 
libro (inacabado) de Deleuze iba a ser sobre la Grandeur de 
Marx (Deleuze, 1995: 51), y los dos volúmenes de Capitalism 
and Schizophrenia que coescribió con Félix Guattari están 
saturados de conceptos marxistas. En Espectros de Marx, 
Derrida no deja de afirmar la relevancia contemporánea de 



Marx; más que un simple reconocimiento de la profunda 
influencia de Marx en el presente, el llamado de Derrida es 
a un Marx político, "para evitar que prevalezca un retorno 
filosófico‒filológico a Marx" (Derrida, 1994: 32)23. Incluso 
Foucault, quien a menudo parece desviarse de su camino 
para menospreciar el marxismo, es cuidadoso al enfatizar 
que si bien gran parte de su obra subvierte los conceptos 
marxistas tradicionales, no obstante continúa recurriendo al 
propio Marx: "Cito a Marx sin decirlo, sin comillas, y como la 
gente es incapaz de reconocer los textos de Marx, se piensa 
que soy alguien que no cita a Marx" (Foucault, 1980: 52). 
Estos breves extractos, por supuesto, no sustituyen un 
análisis detallado del lugar del marxismo dentro del 
postestructuralismo, que está más allá del alcance de este 
trabajo. Pero sí comienzan a complicar la narrativa 
postanarquista. Sin embargo, en lugar de intentar establecer 
más allá de toda duda que todos los postestructuralistas 
están en deuda con Marx, quiero pensar en lo que el 
postestructuralismo podría haber visto en Marx. Para ello, 
nos basaremos en la propia caracterización del 
postestructuralismo por parte del postanarquismo e 
interrogaremos las perspectivas de Marx sobre el poder y la 
subjetividad. Nos centraremos en Marx no porque sea la 
piedra de toque de la teoría marxista «verdadera», sino 

 

23 Si Derrida tiene éxito en su objetivo, o si él mismo sólo reproduce un 

Marx "filosófico‒filológico", es una cuestión aparte: la cuestión es que, lejos 

de rechazar a Marx, Derrida afirma explícitamente su relevancia política y 

filosófica contemporánea. 



porque es el pensador más innovador e importante del 
marxismo. 

 

 

Poder y subjetividad en el marxismo 

Como bien han afirmado los postanarquistas, el 
postestructuralismo ofrece una forma radicalmente nueva 
de entender el poder. Existen quizás dos elementos clave en 
la reconceptualización postestructuralista del poder. En 
primer lugar, en lugar de emanar de una única fuente central 
(como el Estado o la burguesía), el poder está en todas 
partes, porque todos participamos en relaciones de poder. 
Esto significa que las relaciones de poder deben analizarse 
en su especificidad, a nivel local, y sin referencia a un modelo 
homogéneo. En segundo lugar, en lugar de reprimir una 
esencia dada, el poder constituye al propio sujeto al que se 
aplica. En su búsqueda de precursores del 
postestructuralismo dentro de la tradición anarquista 
clásica, los postanarquistas han tendido a centrarse en el 
primero de estos elementos: si bien los anarquistas clásicos 
consideraban el poder como represivo más que constitutivo, 
lograron grandes avances en el debilitamiento de la idea de 
que el poder surge de una única fuente. Los postanarquistas 
reconocen que existe una tendencia en el pensamiento 
anarquista clásico a centrarse en el Estado como el centro 



del poder. Pero, en primer lugar, esto se considera un 
avance respecto al marxismo, pues desenmascara el poder 
político en sí mismo en lugar de subordinarlo a la economía. 
Además, esta tendencia está en tensión con el 
reconocimiento, entre los anarquistas clásicos, de que 
existen numerosos ámbitos de poder (clerical, educativo, 
familiar, etc.) que deben ser criticados en sus propios 
términos. Es desde esta perspectiva que el postanarquismo 
ve la propia teoría del poder del marxismo: el marxismo se 
juzga según su capacidad para seguir el reconocimiento del 
anarquismo clásico de la naturaleza descentralizada y 
autónoma del poder político. Para May, la historia del 
marxismo en el siglo XX es la historia de una corriente de 
pensamiento que ofrecía explicaciones cada vez más 
refinadas del poder, pero que, en última instancia, nunca 
pudo escapar de sus propias premisas reduccionistas. De 
esta manera, «el marxismo, al lidiar con sucesivas 
decepciones, siguió reformulándose de maneras que se 
acercaban cada vez más a la perspectiva adoptada por el 
anarquismo, aunque nunca coincidían del todo con ella» 
(May, 1994: 18). Newman, por otro lado, ve en la propia 
obra de Marx el potencial para una explicación no 
reduccionista del poder: en El Dieciocho Brumario 
encontramos los inicios de una teoría de la especificidad del 
poder político, irreductible a factores económicos. Sin 
embargo, al igual que May, Newman sugiere que el 
marxismo permaneció atado a sus propios límites: «dentro 
de la teoría del bonapartismo [de Marx] se encuentran las 



bases teóricas para una “ruptura epistemológica” con el 
propio marxismo». En otras palabras, el marxismo mismo 
nunca pudo alcanzar plenamente su potencial conceptual: 
fue el anarquismo clásico el que «llevó la teoría del 
bonapartismo a su conclusión lógica y fue capaz de 
desarrollar un concepto del Estado soberano como un lugar 
específico y autónomo de poder, irreductible a las relaciones 
económicas capitalistas» (Newman, 2004: 37). Así, según el 
postanarquismo, el anarquismo clásico está, por así decirlo, 
a medio camino entre el marxismo y el postestructuralismo: 
amplía y profundiza el análisis del poder más allá de lo que 
el marxismo es capaz de hacer, pero aún no alcanza las 
comprensiones sobre el poder desarrolladas por el 
postestructuralismo. 

Este análisis del postanarquismo no es del todo incorrecto: 
desde una perspectiva postestructuralista, el concepto 
marxista de poder presenta claramente varias deficiencias. 
En la teoría marxista, «poder» tiende a referirse a una 
propiedad que una clase utiliza para oprimir a otra: bajo el 
capitalismo, el poder pertenece a la burguesía y se ejerce 
represivamente a través del Estado. No es de extrañar que 
Foucault, por ejemplo, critique el «economicismo» de la 
visión marxista del poder: parece que en el marxismo el 
poder nunca se analiza en sí mismo, sino solo en la medida 
en que mantiene relaciones económicas de dominación 
(Foucault, 1980: 88). Pero el panorama es más complejo, 
pues en la obra de Marx encontramos un análisis del poder 



mucho más cercano al postestructuralismo. Al igual que los 
postanarquistas, Marx cree que los anarquistas clásicos se 
centran demasiado en el Estado. Mientras que para el 
postanarquismo este enfoque en el Estado implica descuidar 
otras formas de poder en la sociedad, para Marx implica 
descuidar las condiciones económicas (reprende a Bakunin 
por esta falla, por ejemplo [Marx, 1989: 506]). Pero al 
enfatizar las condiciones económicas sobre el Estado, Marx 
no está reduciendo el poder político a la economía, en una 
medida equivalente a la tendencia del anarquismo clásico de 
reducir el poder político al Estado. La medida de Marx es 
bastante diferente: está ampliando el alcance del poder 
político, politizando áreas de la vida que previamente se 
habían caracterizado como apolíticas. Los economistas 
políticos clásicos veían el mercado como un reino apolítico 
de armonía natural opuesto a las artificialidades del Estado, 
una postura no muy diferente a la distinción que hacía el 
anarquismo clásico entre el orden natural de la sociedad y el 
orden artificial del Estado. Marx, en cambio, demuestra que 
los campos supuestamente neutrales de la producción, la 
distribución y el intercambio están permeados por 
relaciones de dominación, expandiendo así el análisis del 
poder a ámbitos que hasta entonces se consideraban ajenos 
a la política y socavando la ingenua distinción entre 
naturalidad y artificialidad. De este modo, podría decirse 
que es Marx, y no el anarquismo clásico, quien parece 
precursor del postestructuralismo. Sin embargo, Marx 
parece anticipar de otra manera la visión postestructuralista 



del poder. Al argumentar que el anarquismo clásico se 
acerca más a la visión postestructuralista del poder que el 
marxismo, los postanarquistas se centran en un elemento de 
esta visión: la idea de que el poder está en todas partes, no 
restringido a un solo lugar. Pero el aspecto más novedoso de 
la visión postestructuralista del poder es el segundo 
elemento identificado anteriormente, a saber, la idea de que 
el poder es constitutivo, y es aquí, en particular, donde el 
marxismo anticipa el postestructuralismo. Pues Marx no se 
limita a ampliar el alcance del poder, sino que inicia una 
reconceptualización del «poder» mismo. Para apreciar 
adecuadamente esta revolución conceptual, debemos ahora 
centrarnos en la otra característica del postestructuralismo 
resaltada por el postanarquismo: su descentramiento de la 
subjetividad. 

Así como Marx, en muchos sentidos, permanece atado a 
un concepto convencional de poder, también en muchos 
sentidos permanece atado a una visión convencional de la 
subjetividad. Esto es especialmente evidente en sus 
primeros escritos, donde se encuentra una naturaleza 
humana alienada que requiere liberación: no cabe duda de 
que obras como los Manuscritos Económicos y Filosóficos se 
inscriben en una problemática humanista. Sin embargo, 
estemos o no de acuerdo con la postulación de Althusser de 
una «ruptura epistemológica» en la obra de Marx, es 
evidente que, aproximadamente a partir de 1845, se 
produce un cambio en su obra: al menos, después de 1845, 



podemos encontrar en ella los recursos para una lectura 
alternativa: la posibilidad de un Marx no vinculado al 
humanismo. Ya en las «Tesis sobre Feuerbach», «la esencia 
del hombre» se desplaza al «conjunto de las relaciones 
sociales» (Marx, 1976b: 4): en efecto, no existe esencia 
humana, porque Marx muestra que lo que se consideraba 
esencial es mutable e históricamente contingente. Sin 
embargo, Marx va más allá. Newman (2001: 14) argumenta 
acertadamente que una forma de distinguir el 
posestructuralismo del estructuralismo es que, mientras 
que este último disolvió al sujeto en una estructura 
determinante, para el primero el sujeto se constituye, no 
meramente disuelto o determinado. Esto es precisamente lo 
que Marx también demuestra: para Marx, el sujeto no es el 
centro vacío y cambiante de una red de relaciones sociales; 
para Marx, el sujeto es producido. Para apreciar este 
aspecto de la obra de Marx, no deberíamos recurrir a El 
Dieciocho Brumario ni a otras obras habitualmente 
designadas como «escritos políticos», sino al mismo libro 
que tan a menudo se descarta por «economicista», es decir, 
el primer volumen de El Capital. 

La mayor parte de este libro se dedica a un análisis 
concreto del funcionamiento del capitalismo en la 
manufactura y la gran industria, es decir, a lo que realmente 
ocurre en talleres y fábricas. Un enfoque central de este 
análisis es la manera en que el capitalismo crea los sujetos 
que necesita para operar: el capitalismo, tal como se 



describe en El Capital, no reprime una esencia determinada 
(como la capacidad humana para el trabajo creativo), sino 
que debe constituir a los sujetos sobre los que ejerce su 
poder. Una de las condiciones esenciales del capitalismo es 
una masa desposeída que no tiene nada que vender salvo su 
fuerza de trabajo. La parte final de El Capital, sobre la 
acumulación primitiva, detalla las diversas maneras en que 
dicha masa de trabajadores potenciales... 

Se produjo: el cercamiento de tierras, la confiscación de las 
propiedades de la Iglesia, el desmonte de las Tierras Altas, 
etc. Pero esta expropiación en sí misma no fue suficiente, 
pues al principio simplemente creó masas de «mendigos, 
ladrones y vagabundos» (Marx, 1976a: 896). Estas masas 
luego necesitaron ser disciplinadas para ser utilizadas como 
trabajadores asalariados. La sección de Marx sobre la 
acumulación primitiva describe las «leyes grotescamente 
terroristas» (Marx, 1976a: 899) que fueron necesarias 
inicialmente para obligar a los expropiados a trabajar 
asalariadamente, impidiéndoles ganarse la vida con la 
mendicidad o el hurto menor y, por lo tanto, dejándolos sin 
otra opción que vender su fuerza de trabajo. Pero una vez 
establecido el modo de producción capitalista, se necesita 
un tipo diferente de disciplina: la «disciplina cuartelaria» 
(Marx, 1976a: 549) de la fábrica. 

No basta con que el proletariado se vea obligado por las 
circunstancias económicas a vender su fuerza de trabajo al 
capitalista: el trabajador necesita ser formado y moldeado 



de ciertas maneras, para que se desarrolle «una clase obrera 
que, por educación, tradición y hábito, considere las 
exigencias de ese modo de producción como leyes naturales 
evidentes» (Marx, 1976a: 899). Además, a medida que el 
capitalismo avanza, el tipo de sujeto requerido continúa 
cambiando. En las primeras etapas del capitalismo, solo 
existe lo que Marx llama «subsunción formal», en la que el 
proceso de producción capitalista «se apodera de un 
proceso de trabajo existente, desarrollado por modos de 
producción diferentes y más arcaicos» (Marx, 1976a: 1021). 
Solo más tarde llegamos a lo que Marx llama «subsunción 
real»: «surge ahora un modo de producción 
tecnológicamente y en otros aspectos específico ‒la 
producción capitalista‒ que transforma la naturaleza del 
proceso de trabajo y sus condiciones reales» (Marx, 1976a: 
1034‒5). La subsunción real se refiere no solo a un mayor 
uso de una gama y número cada vez mayores de máquinas, 
sino al desarrollo de un tipo diferente de trabajador. El 
objetivo del capitalista no puede ser reprimir una esencia 
natural, ni siquiera simplemente adaptar al trabajador a las 
exigencias y ritmos dictados por la máquina, sino, en cierto 
sentido, crear un nuevo sujeto a partir del trabajador y la 
máquina, aumentando el poder y las capacidades del 
trabajador en lugar de reprimirlos. 

El uso del poder disciplinario para crear un sujeto con 
capacidades aumentadas: una descripción que, por 
supuesto, podría aplicarse tanto a Foucault como a Marx. No 



sorprende, por lo tanto, que Foucault cite explícita y 
repetidamente el Volumen I de El Capital en Vigilar y 
castigar, y que ciertos pasajes de ambos libros sean 
prácticamente intercambiables24. Contrariamente a las 
afirmaciones postanarquistas, encontramos en Marx algo 
muy similar a lo que encontramos en el postestructuralismo: 
no un poder represivo que niega una naturaleza humana 
esencial ‒como encontramos en el anarquismo clásico‒, 
sino un poder que opera generando diferentes posiciones de 
sujeto. Esto no significa que Marx sea una especie de 
protopostestructuralista, ni que los postestructuralistas 
fueran en realidad marxistas disfrazados: persisten 
diferencias clave. Newman (2001: 14) sugiere que el 
postestructuralismo se distingue del estructuralismo no solo 
por considerar al sujeto constituido y no determinado, sino 
también porque «para los postestructuralistas, las fuerzas 
que constituyen al sujeto no forman una estructura central 
‒como el capitalismo, por ejemplo‒, sino que permanecen 
descentralizadas y dispersas». Esta afirmación no se adapta 
fácilmente a Marx, quien analiza la constitución de la 
subjetividad no solo dentro del capitalismo, sino, de forma 
aún más restringida, principalmente dentro de la fábrica. De 
hecho, el anarquismo clásico capta mejor la naturaleza 
descentralizada y dispersa del poder. Pero esto no hace más 
que reforzar mi punto central: una política contemporánea 
basada en el postestructuralismo alcanzará su máximo 

 

24 Para las referencias de Foucault a Marx en Vigilar y castigar, véase 

Foucault (1977: 163‒4, 175, 221). 



potencial si se nutre tanto del marxismo como del 
anarquismo. 

 

 

Conclusiones 

He argumentado que el descuido de la actitud del 
postanarquismo hacia el marxismo es perjudicial, ya que 
pasa por alto el papel clave que este desempeña dentro del 
postanarquismo y porque perpetúa malentendidos tanto del 
postestructuralismo (caracterizado como antimarxista) 
como del marxismo (caracterizado como un anacronismo 
peligroso). Para contrarrestar este daño, he buscado 
dilucidar el lugar del marxismo dentro del postanarquismo y 
demostrar que, si buscamos precursores o aliados para el 
postestructuralismo, el marxismo es un candidato tan viable 
como el anarquismo clásico. Esto no debe interpretarse 
como un intento marxista de colonizar otros campos de 
pensamiento, una posibilidad que algunos postanarquistas 
temen claramente: «Así como eclipsó por completo al 
anarquismo durante la lucha por el control de la Primera 
Internacional durante el siglo XIX, el marxismo ahora intenta 
eclipsar también al posmodernismo» (Call, 2002: 7). Mi 
propósito no ha sido simplemente revertir la postura 
postanarquista, demostrando que es el marxismo el que 
tiene relevancia contemporánea y el anarquismo el que 
debe ser condenado como anacronismo. En cambio, he 



intentado demostrar que el marxismo merece la misma 
atención que el anarquismo. Esto no implica una aprobación 
acrítica del marxismo, en la que lo tomamos tal como es e 
incorporamos sus ideas tal como son. Al contrario, así como 
los postanarquistas argumentan que el postestructuralismo 
puede ofrecer una relectura del anarquismo, cabe esperar 
que el marxismo pueda transformarse mediante un 
encuentro con el postestructuralismo. Esto implicará 
necesariamente que se descarten muchos elementos del 
marxismo, al escoger y seleccionar de la tradición marxista. 
Pero esto no debería ser un problema; después de todo, este 
enfoque selectivo es exactamente el que los propios 
postanarquistas adoptan respecto al anarquismo clásico: al 
rechazar el esencialismo residual del anarquismo clásico, el 
postanarquismo encuentra, no obstante, algo más valioso 
en esta tradición. Además, es un enfoque que encaja bien 
con el postestructuralismo. Cuando los postestructuralistas 
leen a Marx ‒o a cualquier otro pensador, de hecho‒ no lo 
tratan como un todo homogéneo que pueda aceptarse o 
rechazarse en bloque, sino como un recurso heterogéneo 
que puede utilizarse de múltiples maneras: como dice 
Derrida (1994: 91‒2), cualquier lectura de Marx debe ser 
una «interpretación activa», «una reafirmación crítica, 
selectiva y filtrante». En su actitud abiertamente desdeñosa 
hacia el marxismo, el postanarquismo corre el riesgo de 
contravenir el espíritu del postestructuralismo. Además, 
corre el riesgo de colocarse en una posición bastante 
extraña, al valorar el anarquismo clásico a pesar de su 



incapacidad para reconocer la productividad del poder y el 
descentramiento de la subjetividad, al tiempo que rechaza 
el marxismo a pesar de que este sí reconoce estas cosas. Las 
mismas razones que esgrimen los postanarquistas para 
justificar la necesidad de complementar el anarquismo 
clásico son, de hecho, buenas razones para recurrir al 
marxismo. 

En definitiva, no creo que mi defensa del marxismo sea 
incompatible con el postanarquismo. Al final de su análisis 
crítico de la historia del marxismo, May (1994: 44) afirma: 
«Es posible que existan caminos aún no explorados dentro 
del marxismo que podrían ser más beneficiosos que los ya 
recorridos». A pesar de sus propias intenciones, es posible 
que el postanarquismo pueda ayudarnos a encontrar esos 
caminos. 

 

 

Referencias 

Antliff, Allan. (2007) 'Anarquía, poder y postestructuralismo', 
SubStance, 36(2): 56–66. 

Bakunin, Mijaíl. (1990) Estatismo y anarquía. (MS Shatz, Ed., Trad.). 
Cambridge: University of Cambridge Press. 



Call, Lewis. (2002) Anarquismo posmoderno. Lanham, MD: 
Lexington Books. 

Cohn, Jesse. (2002) "¿Qué es el anarquismo “post”?" [Reseña del 
libro De Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo y la dislocación 
del poder], Cultura Posmoderna, 13(1). Recuperado en 
junio de 2010 desde 

http://muse.jhu.edu/journals/pmc/v013/13.1cohn.html 

Cohn, Jesse., y Wilbur, Shawn. (sf) "¿Qué tiene de malo el 
postanarquismo?". Recuperado el 19 de diciembre de 2009 de  
http://info.interactivist.net/node/2471 

Deleuze, Gilles. (1995) 'Le “Je me souviens” de Gilles Deleuze', Le 
Nouvel Observateur, 1619: 50–1. 

‒‒ (1983) Nietzsche y la filosofía (H. Tomlinson, Trad.). Londres: The 
Athlone Press. 

Derrida, J. (1994) Espectros de Marx: El estado de la deuda, el 
trabajo de duelo y la nueva internacional (P. Kamuf, Trad.). 
Nueva York: Routledge. 

Foucault, Michel. (1980) Poder / Conocimiento: Entrevistas 
seleccionadas y otros escritos 1972‒1977 (Colin Gordon, 
Ed., Colin Gordon et al., Trad.). Nueva York: Pantheon 
Books. 

‒‒ (1977) Disciplina y castigo: El nacimiento de la prisión (A. 
Sheridan, Trad.). Londres: Allen Lane. 



Franks, Bebjamin. (2007) 'Postanarquismo: una evaluación crítica', 
Journal of Political Ideologies, 12: 127–45. 

Glavin, M. (2004) «Poder, subjetividad, resistencia: Tres obras 
sobre el anarquismo posmoderno» [Reseña de los libros 
Anarquismo posmoderno, La filosofía política del 
anarquismo posestructuralista y De Bakunin a Lacan: 
Antiautoritarismo y la dislocación del poder], Nueva 
Formulación, 2(2). Recuperado el 17 de junio de 2010 de 
http://www.newformulation.org/4glavin.htm 

Jun, Nathan. (2007) 'Deleuze, Derrida y el anarquismo', Estudios 
Anarquistas, 15: 132–56 

Koch Andew M. (1997) 'Max Stirner: ¿El último hegeliano o el 
primer postestructuralista?', Estudios Anarquistas 5: 95‒
107 

Marx, Karl. (1989) 'Notas sobre el libro de Bakunin Estado y 
anarquía', en K. Marx y F. Engels, Obras completas, 
volumen 24. Londres: Lawrence y Wishart. 

‒‒ (1976a) El capital: una crítica de la economía política. Volumen 
uno (Ben Fowkes, trad.). Harmondsworth, Middlesex: 
Penguin Books. 

‒‒ (1976b) 'Tesis sobre Feuerbach', en K. Marx y F. Engels, Obras 
completas, volumen 5. Londres: Lawrence y Wishart. 

May, Todd. (2008) El pensamiento político de Jacques Rancière: 
Creando igualdad. University Park, Pensilvania: The 
Pennsylvania State University Press. 



‒‒ (1994) La filosofía política del anarquismo postestructuralista. 
University Park, Pensilvania: The Pennsylvania State 
University Press. 

Newman, Saul. (2008) 'Editorial: Postanarquismo', Estudios 
Anarquistas, 16: 101‒5. 

‒‒ (2007) Universalidades inestables: postestructuralismo y 
política radical. Manchester: Manchester University Press. 

‒‒ (2005) Poder y política en el pensamiento postestructuralista: 
nuevas teorías de lo político. Londres: Routledge. 

‒‒ (2004) 'Anarquismo, marxismo y el Estado bonapartista', 
Estudios Anarquistas, 12: 36–59 

‒‒ (2001) De Bakunin a Lacan: antiautoritarismo y la dislocación del 
poder. Lanham, MD: Lexington Books. 

Rocker, Rudolf. (orig. 1937) Nacionalismo y cultura, recuperado el 
17 de junio de 2010 de  

http://flag.blackened.net/rocker/social.htm 

  

http://flag.blackened.net/rocker/social.htm


 

 

 

 

 

 

IV. EL CONSTRUCTIVISMO Y EL FUTURO ANTERIOR DE LA 
POLÍTICA RADICAL 

Thomas Nail 25
 

 

Prefacio 

Este artículo argumenta que la teoría radical en general, y 
el posanarquismo en particular, ha dedicado tanto esfuerzo 
a deconstruir y analizar el poder que ha pasado por alto en 
gran medida la importante tarea de examinar las 
dimensiones constructivas y prefigurativas de las 
alternativas políticas que emergen. Basándose en el 

 

25 Thomas Nail es profesor visitante en el Centro de Excelencia para la 

Investigación sobre Inmigración y Asentamiento de la Universidad de 

Toronto. También es miembro del Consejo Asesor de Upping the Anti: A 

Journal of Theory and Action y candidato a doctorado en Filosofía en la 

Universidad de Oregón. 



pensamiento posanarquista de Deleuze, Guattari y los 
zapatistas, este artículo ofrece los inicios de una corrección 
a esta tendencia al esbozar tres contribuciones estratégicas 
ubicadas en su teoría y práctica política: (1) una estrategia 
multicéntrica de diagnóstico político, (2) una estrategia 
prefigurativa de transformación política, y (3) una estrategia 
participativa de organización institucional. 

 

 

Introducción 

Es en campos sociales concretos, en momentos 
específicos, que deben estudiarse los movimientos 
comparativos de desterritorialización, los 
continuums de intensidad y las combinaciones de 
flujo que forman. 

‒ Deleuze, Diálogos 

La política radical se enfrenta hoy a un doble reto: mostrar 
los problemas y la indeseabilidad de las estructuras actuales 
de exclusión y poder, y mostrar la conveniencia y coherencia 
de las diversas alternativas que podrían sustituirlas. Este 
artículo argumenta que, en particular durante los últimos 15 
años, la política radical ha prestado mucha más atención a 
las primeras que a las segundas, y que lo que ahora se 
requiere es un cambio adecuado en los esfuerzos prácticos 



y teóricos hacia actividades más constructivas y 
prefigurativas. En particular, la política de la diferencia, a 
menudo asociada con la teoría política postestructuralista y 
la política radical contemporánea, haría bien en prestar 
mayor atención a algunos de los experimentos políticos más 
productivos y prometedores que surgen hoy. No solo 
ejemplificándolos como ejemplos de un potencial general de 
transformación política, como suele ser el caso, sino 
aclarando concretamente su campo de lucha, los tipos de 
sujetos políticos que crean, lo que los hace deseables como 
alternativas y los peligros que estos experimentos 
enfrentan. Es decir, la teoría política radical ya no puede 
conformarse con la mera crítica de las diversas formas de 
representación y el esencialismo en favor de la diferencia y 
la afirmación de que «otro mundo es posible». Han pasado 
diez años desde que el Foro Social Mundial adoptó este 
lema, sin duda importante, pero es hora de que la teoría y la 
práctica radicales comiencen a crear una nueva praxis 
adecuada al mundo que habrá estado emergiendo: nuestro 
futuro político anterior. 

Para ser claro, no estoy argumentando que la teoría 
política radical no aborde los acontecimientos políticos 
contemporáneos. Estoy argumentando que ha favorecido 
desproporcionadamente la práctica de criticarlos y se ha 
involucrado insuficientemente en acontecimientos políticos 
que proponen alternativas inspiradoras al presente. En su 
mayor parte, solo los ha ejemplificado en nombre: el 



Movimiento Sin Fronteras, el Zapatismo, el Movimiento de 
los Campesinos Sin Tierra, etc. Estos acontecimientos se 
entienden como partes de una nueva secuencia 
revolucionaria que demuestra la posibilidad de otro mundo. 
Un cambio en la teoría política radical hacia una clarificación, 
valorización y prefiguración de estos acontecimientos que 
actualmente están dibujando un bosquejo del futuro 
tendría, por lo tanto, las siguientes ventajas: (1) Probaría, 
contra sus críticos, que el posestructuralismo (en particular) 
no es meramente un discurso teórico abstracto, sino que 
tiene herramientas analíticas adecuadas para las luchas 
contemporáneas; (2) Ayudaría a clarificar la estructura e 
importancia de los acontecimientos políticos radicales, no 
solo para aquellos sujetos del acontecimiento, sino para 
aquellos que aún no comprenden sus consecuencias; (3) 
Finalmente, demostraría la inteligibilidad y conveniencia de 
ofrecer alternativas prometedoras a los fenómenos 
autoritarios actuales. 

Pero dado que la categoría analítica de “teoría política 
radical” es quizás demasiado amplia para abordarla en este 
artículo, me gustaría centrar mi argumento en lo que creo 
que es uno de los esfuerzos más destacados por conectar la 
teoría radical con las luchas políticas contemporáneas: el 
posanarquismo. El posanarquismo es la conjunción explícita 
entre la filosofía política posestructuralista y la política 
antiautoritaria. Aquí se podría esperar ver un grado 
relativamente alto de análisis teórico de las luchas políticas 



concretas con atención a su capacidad prefigurativa para 
crear un nuevo futuro en el presente. Pero en su mayor 
parte este no ha sido el caso, aunque hay algunas 
excepciones notables recientes26. El posanarquismo ha sido 
a menudo criticado por ser una crítica puramente 
escolástica del esencialismo humanista en el anarquismo 
clásico (Kropotkin, Bakunin, Proudhon) o por ser un esfuerzo 
puramente teórico con solo una relación especulativa con el 
campo político. Si bien hasta ahora no me convencen las 
afirmaciones sobre la aplicabilidad del postanarquismo al 
ámbito político, también creo que este puede ofrecer una 
serie de herramientas analíticas constructivas de las que 
carecen otras teorías políticas. En este artículo, pretendo 
reivindicar esta capacidad. 

El posanarquismo es quizás una categoría analítica 
demasiado amplia para ser digerida. Todd May se ha basado 
en la obra de Deleuze, Foucault y Rancière, mientras que 
Saul Newman se ha centrado en la de Lacan, Derrida y 
Badiou. Todos ellos son pensadores muy diferentes y sería 
un error fusionarlos en una única postura posanarquista. 
Pero distinguirlos a todos o intentar resintetizar sus 
inclinaciones «anarquistas» es quizás igualmente indigesto. 
Por lo tanto, me gustaría hacer una intervención más 
modesta en esta discusión de una manera que no solo 

 

26 Véase Todd May, Movimientos políticos contemporáneos y el 

pensamiento de Jacques Rancière: igualdad en acción (Edinburgh University 

Press, 2010). 



respalde mi tesis de que la filosofía política de la diferencia 
(adoptada por el posanarquismo) es insuficiente para 
comprender las contribuciones positivas de las luchas 
antiautoritarias, sino que también motive un giro hacia un 
análisis más constructivo de los acontecimientos 
contemporáneos. Por análisis constructivo, me refiero a un 
enfoque teórico sobre el grado en que las luchas políticas 
ofrecen o inspiran modos alternativos de organización 
social. 

Para ello, me basaré en dos figuras asociadas con el 
posanarquismo que, en mi opinión, articulan un potencial 
pasado por alto para una contribución teórica más 
constructiva: Gilles Deleuze y Félix Guattari. Deleuze y 
Guattari son particularmente útiles por tres razones: (1) son 
filósofos posestructuralistas que rechazan explícitamente 
las políticas de representación del Estado, el partido y la 
vanguardia, y (2) son quienes, según Todd May, 
supuestamente afirman una filosofía política de la 
diferencia. Pero, lo que es más importante, (3) Deleuze y 
Guattari también proponen tres estrategias políticas 
positivas, a menudo expresadas en experimentos 
antiautoritarios, que, en mi opinión, han sido pasadas por 
alto en las lecturas posanarquistas de estos filósofos. Creo 
que estas estrategias pueden mostrar la singular fuerza 
analítica de la contribución del posanarquismo a las luchas 
concretas. Además, y siguiendo mi propio imperativo de 
examinar más de cerca los experimentos políticos positivos 



que ofrecen alternativas al presente, quiero examinar el 
evento político posanarquista, a menudo promocionado, del 
zapatismo27. El zapatismo ha alcanzado un grado 
relativamente alto de éxito o estabilidad en los últimos 15 
años, y creo que corrobora al menos tres de las estrategias 
políticas transferibles presentes en el posanarquismo de 
Deleuze y Guattari: (1) una estrategia multicéntrica de 
diagnóstico político, (2) una estrategia prefigurativa de 
transformación política, y (3) una estrategia participativa de 
organización institucional. Estas estrategias son invenciones 
específicas del zapatismo, pero también consonantes con 
varias estructuras político‒teóricas de la obra de Deleuze y 
Guattari. 

 

 

I. El anarquismo postestructuralista 

Antes de comenzar con el análisis de estas tres 
perspectivas estratégicas posestructuralistas o 
posanarquistas, presentes en Deleuze, Guattari y los 
zapatistas, quiero aclarar qué es precisamente lo que 
considero insuficiente en la teoría política posanarquista y 
por qué creo que se beneficiaría de un análisis político más 
prefigurativo. Mis críticas no pretenden abarcar la totalidad 

 

27 Véase http://theanarchistlibrary.org/HTML/Jason_Adams__Post‒

Anarchism_in_a_Nutshell.html 



del posanarquismo, sino solo una formulación específica 
que considero particularmente insuficiente. 

Si bien existen, por supuesto, muchos anarquistas que 
escriben bajo el nombre propio de posanarquismo, creo que 
existen dos rasgos distintivos que unen la formulación 
particular en la que me quiero centrar: (1) la crítica a todas 
las formas de autoritarismo y representación (estatismo, 
capitalismo, vanguardismo, esencialismo, políticas de 
identidad, etc.) y (2) de forma más positiva, la afirmación de 
la diferencia. A diferencia del anarquismo clásico, afirman 
Newman y May, el posanarquismo no se basa en el 
naturalismo ni en el esencialismo humanista, sino que 
afirma la diferencia como el horizonte radical de la política 
como tal. Según Newman, es «la demanda infinita que 
permanecerá insatisfecha y nunca se fundamentará en 
ningún orden social normativo concreto» (Newman, 2007: 
11). En consecuencia, Todd May define el posanarquismo 
mediante dos compromisos centrales: el «principio 
antirrepresentacionalista» y el «principio de promoción de 
las diferencias» (May, 1994: 135). Esta es la formulación del 
postanarquismo que considero más inadecuada y menos 
preparada para teorizar alternativas constructivas a las 
formas contemporáneas de dominación y exclusión política. 

Dado este compromiso con el antiautoritarismo y la 
promoción de la diferencia, entendido positivamente como 
la posibilidad radical de “crear nuevas formas no estatistas 
de asociación comunitaria y democracia directa que harían 



irrelevante al Estado”, ¿cómo entender la relación entre, por 
un lado, esta posibilidad radical liberada de las restricciones 
del autoritarismo y, por otro, las prácticas concretas de 
democracia directa que pueden o no materializar las 
“infinitas demandas” del posanarquismo (Newman, 2007: 
8)? El posanarquismo no solo rechaza cualquier práctica 
concreta que busque centralizar el poder, sino que, según 
May y Newman, también rechaza las propias instituciones 
como formas de coerción y autoridad (Newman, 2007: 4)28. 

¿Cómo entender entonces, positivamente, los tipos de 
organizaciones que el posanarquismo propone como 
alternativas a las coercitivas existentes? En una sociedad 
anarquista, ¿cómo se tomarán decisiones sobre cuestiones 
globales como el cambio climático, las cuestiones fronterizas 
y la contaminación? ¿Cómo se producirá el intercambio 
justo de bienes y servicios y cómo negociaremos los 
conflictos entre grupos comunitarios sin una autoridad 
centralizada, ya sea socialista o de mercado? ¿O tiene razón 
Federico Engels en su crítica habitual de que los anarquistas 
no tienen ni idea de cómo funcionaría una sociedad 
anarquista? «Cómo se proponen estas personas [los 
anarquistas] dirigir una fábrica, operar un ferrocarril o dirigir 
un barco sin tener, en última instancia, una sola voluntad 
decisiva, sin una dirección única, por supuesto, no nos lo 
dicen» (Engles, 1978: 728‒729). 

 

28 “Es importante destacar que estos movimientos son antiautoritarios y no 

institucionales”. 



En la medida en que el posanarquismo y la política radical 
contemporánea comparten un compromiso similar con la 
"contingencia política" y la "posibilidad radical", también 
comparten una incertidumbre similar con respecto a las 
verdaderas alternativas que proponen. Pero ¿a qué se debe 
esto? La postura posanarquista, según la cual toda la política 
emerge del vacío inconsistente del ser (del griego: αναρχία, 
anarchía, "sin gobernante" o "sin origen"), 
lamentablemente no parece decirnos nada sobre los tipos 
de distribuciones políticas que parecen surgir de este vacío 
ni sobre cómo deberían reorganizarse. Sin una base segura 
(después de todo, anárquica) para determinar el objeto 
revolucionario (quien diluye el poder estatal, etc.), el sujeto 
revolucionario (el proletariado, etc.), la sociedad justa o sus 
futuras organizaciones, realmente no hay manera de saber 
si un grupo u organización en particular ha articulado 
realmente la "diferencia" que el posanarquismo pretende 
promover. La acción política debe entenderse, en cambio, 
como “aporética” o “performativamente contradictoria” 
porque la “diferencia” no es otra cosa que el fundamento 
incondicionado e inconsistente para el surgimiento de la 
política radical como tal, no cualquier diferencia real 
particular que podamos encontrar. 

Pero si este es el caso y “el único fundamento ontológico 
es el vacío”, según la paráfrasis de Newman de Alain Badiou, 
¿bajo qué condición o criterio decimos que un experimento 
político dado es radical, reformista, autoritario, capitalista, 



etc. (Newman, 2007: 14)? ¿Y cuál es la estructura u orden 
particular de las organizaciones radicales reales (no solo las 
posibles) que las distingue de las autoritarias? Como 
fenómenos políticos, siempre han caído de su posibilidad 
radical al ámbito de la efectuación concreta y ya no son 
puramente posibles. Esto no significa, por supuesto, que el 
posanarquismo sea incapaz de definir el radicalismo como 
tal, sino simplemente que tiene dificultades para definir el 
radicalismo fuera de la afirmación de la diferencia, en esta 
explicación. El radicalismo posanarquista es, estrictamente 
hablando, el grado en que el fenómeno defiende su 
“posibilidad de devenir‒otro” o “diferencia”. Así, grupos de 
acción directa como Acción Global de los Pueblos (PGA), el 
Frente de Liberación de la Tierra (ELF) o incluso el 
movimiento antiglobalización pueden ser considerados 
grupos políticos radicales porque son defensores de una 
“potencialidad política” excluida por el capitalismo global, 
pero no por la forma particular en que están ordenados o 
distribuidos positivamente en sí mismos. 

La política de lo posible, en este caso, ha eclipsado la 
política de lo real. La «multitud», según Hardt y Negri, o la 
«contrahegemonía», según Laclau, son la potencia o el 
«poder constituyente» del pueblo para alzarse y defender su 
capacidad de crear un mundo nuevo en el cascarón del viejo. 
El lema «otro mundo es posible» parece, por lo tanto, 
articular bien la política posestructuralista y radical, en la 
medida en que valora la posibilidad del futuro pueblo y 



critica el autoritarismo del presente. Pero ¿qué puede 
decirse de la infraestructura existente de cooperativas de 
trabajadores, escuelas gratuitas, sistemas de intercambio 
comercial local, modelos de parentesco igualitarios, 
consejos comunitarios de consenso, fideicomisos de tierras, 
etc., más allá de la afirmación monológica de su «diferencia» 
ontológica en un posible «mundo venidero»? ¿Qué tipos de 
prácticas concretas están implementando en su toma de 
decisiones, autogestión, intercambio y resolución de 
conflictos, y cómo funcionan dichas prácticas? ¿Cuáles son 
las nuevas condiciones, elementos y agencias que están 
surgiendo y cómo son alternativas viables al capitalismo 
parlamentario? 

Richard J. F. Day, en su ensayo “De la hegemonía a la 
afinidad: la lógica política de los nuevos movimientos 
sociales”, ha planteado una preocupación similar. Si bien el 
concepto de “poder constituyente” de Hardt y Negri, según 
él, “parece estar fuertemente identificado con la 
construcción de alternativas concretas al capital 
globalizador aquí y ahora, en lugar de apelar al poder estatal 
o esperar/provocar la revolución”, “en última instancia, no 
está del todo claro cómo perciben la lógica política práctica 
del proyecto de contraimperio” (Day, 2004: 735; 736). Por lo 
tanto, a pesar de la afirmación de Hardt y Negri de que “solo 
la multitud, a través de su experimentación práctica, 
ofrecerá los modelos y determinará cuándo y cómo lo 
posible se vuelve real”, la pregunta de cómo estas 



efectivizaciones políticas reales funcionan como alternativas 
reales al Imperio queda completamente sin respuesta (Hardt 
y Negri, 2000: 411). Así pues, si bien puede ser cierto que el 
cuándo de un surgimiento político singular es en cierto 
sentido contingente y nómada, el concepto de multitud, en 
última instancia, nada dice sobre el cómo de las 
organizaciones políticas alternativas tal como se ordenan y 
distribuyen en la realidad. Por lo tanto, nada dice de la 
política radical realmente existente. 

La respuesta de Day a este problema es un paso en la 
dirección correcta, pero en su ensayo solo ofrece un atisbo 
de las alternativas posanarquistas. En lugar de conformarse 
con la explicación de Hardt y Negri sobre el poder 
vagamente creativo de la multitud, o con la lógica de 
hegemonía de Gramsci que centralizaría estos movimientos 
sociales heterogéneos y anarquistas, Day argumenta que 
varios de estos movimientos sociales más recientes, como 
Food Not Bombs, Independent Media Centers y Reclaim the 
Streets, ofrecen nuevas estrategias posanarquistas de 
afinidad y acción directa: (1) organización de base; (2) 
autonomía respecto de la centralización estatal y la 
acumulación instrumentalista; y (3) un alejamiento de las 
estrategias de demanda y representación hacia estrategias 
de acción directa y participación. En lugar de manifestarse 
en la sede de la NBC para exigir una representación más 
precisa de las relaciones raciales en la zona, por ejemplo, los 



activistas están creando sus propias redes de medios 
independientes como alternativa a los medios tradicionales. 

Si bien coincido con las tres características que Day 
menciona, así como con su apoyo a una estrategia general 
de desvinculación y reconstrucción (tomada de Gustav 
Landauer), me gustaría sugerir la importancia adicional de 
algunas estrategias posanarquistas únicas que creo que se 
pueden encontrar en Deleuze, Guattari y los zapatistas. Mi 
motivación en este análisis es complementar lo que 
considero una visión insuficiente del posanarquismo basada 
en la filosofía política de la diferencia con un análisis que se 
centre, en cambio, en las alternativas más constructivas que 
ofrecen las luchas políticas contemporáneas. 

El problema de la política radical hoy en día no es, por lo 
tanto, su falta de resistencia a las múltiples formas de 
jerarquía y opresión (sexismo, racismo, destrucción 
ecológica, etc.), sino que dichos grupos de resistencia 
carecen de la consistencia o cohesión organizativa necesaria 
para establecer una red alternativa viable que reemplace los 
sistemas de poder actuales. El problema del movimiento 
antiglobalización no es nuevo. Los movimientos de 
resistencia enfrentaron una dificultad similar en el siglo XIX 
en su lucha contra el capitalismo industrial. Cómo 
organizarse, con quién organizarse, hasta qué punto eran 
vinculantes dichas decisiones, las demandas positivas que se 
harían políticamente y las prácticas específicas que 
funcionaban en beneficio de la lucha y las que no. Estas 



fueron preguntas centrales que se debatieron entonces, tal 
como lo son ahora entre los movimientos en el Foro Social 
Mundial, por ejemplo. ¿Qué puede aportar el 
posanarquismo, en particular, a estas preguntas? 

 

 

 

II. El postanarquismo de Deleuze, Guattari y los zapatistas 

El siguiente análisis de Deleuze, Guattari y los zapatistas 
desarrolla tres estrategias políticas específicas que, en mi 
opinión, constituyen contribuciones posanarquistas 
relativamente singulares para comprender algunas de las 
alternativas políticas más positivas que surgen hoy en día, 
poco comprendidas desde la filosofía de la diferencia.  

El análisis se divide en tres secciones correspondientes a 
cada una de las tres estrategias políticas: (1) una estrategia 
multicéntrica de diagnóstico político, (2) una estrategia 
prefigurativa de transformación política, y (3) una estrategia 
participativa de organización institucional. El siguiente 
análisis no pretende ser un análisis exhaustivo de estas 
estrategias. Más bien, es solo el comienzo de un trabajo más 
sostenido. 

 



 

Una estrategia multicéntrica de diagnóstico político 

La primera estrategia es la adoptada por Deleuze, Guattari 
y los zapatistas para abordar positivamente las 
consecuencias de que las luchas políticas actuales estén, 
como dice Richard Day, «interrelacionadas de tal manera 
que ninguna forma particular de desigualdad ‒ya sea de 
clase, raza, género, sexualidad o capacidad‒ pueda 
postularse como el eje central de la lucha». Esta observación 
es absolutamente, aunque no exclusivamente, 
posanarquista según Day, pero ¿cuáles son sus 
consecuencias productivas? ¿Qué estrategias alternativas 
nos propone en la teoría y la acción? 

Para Deleuze y Guattari, a diferencia de Day, la tesis de que 
no existe un eje central de lucha no es una cuestión de falta 
de fundamento, carencia o responsabilidad infinita, sino que 
indica una multiplicación positiva de ejes de lucha que 
requiere un nuevo tipo de análisis político multicéntrico. Si 
la realidad política tiene múltiples ejes interseccionales, ya 
no podemos emplear métodos de diagnóstico que los 
reduzcan a un solo plano (economía, cultura o género, etc.). 
Pero ¿qué nos ofrece el posanarquismo de Deleuze y 
Guattari como estrategia teórico‒política para responder a 
esto? Argumento que proponen una teoría topológica del 
diagnóstico. "Fue un acontecimiento decisivo cuando el 
matemático Riemann desarraigó lo múltiple de su estado 



predicado y lo convirtió en un sustantivo, 'multiplicidad'", 
dicen Deleuze y Guattari. "Marcó el fin de la dialéctica y el 
comienzo de una tipología y topología de las 
multiplicidades" (Deleuze y Guattari, 1987: 482‒3). Así, 
tomado de las matemáticas, el concepto de campo 
topológico es una superficie única con dimensiones 
potencialmente infinitas creada por plegamientos o 
morfismos (como una pieza de origami29). 
Independientemente de la contigüidad o sucesión lineal, se 
mueve y cambia plegándose en nuevas relaciones. La 
esponja de Sierpinski, la curva sin tangente de Von Koch y 
los fractales de Mandelbrot son ejemplos de campos 
topológicos iterados en geometría. 

El concepto de una topología específicamente "política" 
ofrece, por lo tanto, una nueva forma de considerar los 
acontecimientos políticos como portadores de varias 
tendencias políticas a la vez, cada una en mayor o menor 
grado, y no como una cuestión de ausencia. Por ejemplo, 
quizás una lucha política tenga una fuerte tendencia 
anticapitalista, pero también una fuerte tendencia territorial 
o religiosa hacia las normas patriarcales. Topológicamente 
hablando, no existe un eje central ni una "ideología política 
esencial" que opere aquí. Solo existe una mezcla relativa de 
tendencias políticas que puede determinarse sin la ayuda de 
la sucesión evolutiva ni del reduccionismo explicativo. Más 

 

29 El origami consiste en crear diferentes formas (barquitos, pajaritas…) 

utilizando la técnica del plegado de papel. [N. T.] 



bien, cada una de estas tendencias políticas, según Deleuze 
y Guattari, actúa como el "locus de una topología que define 
sociedades primitivas aquí, estados allá y máquinas de 
guerra en otros lugares" (Deleuze y Guattari, 1987: 430). Así, 
topológicamente, estas tendencias o tipos políticos son 
realmente distintos en la medida en que ocupan diferentes 
dimensiones de una lucha, y sin embargo, también coexisten 
simultáneamente en la medida en que ocupan un único 
evento político que los reúne a todos bajo el mismo nombre. 
Así, en lugar de una sucesión (que presupone categorías 
taxonómicas separadas), las tendencias políticas cambian y 
se fusionan al cruzar los diferentes umbrales inmanentes a 
la lucha en cuestión. Por ejemplo, Deleuze y Guattari 
afirman: 

La aparición de un poder central depende, pues, de un 
umbral o grado más allá del cual lo anticipado adquiere 
consistencia o deja de tenerla, y lo evocado deja de serlo 
y llega. Este umbral de consistencia, o de restricción, no 
es evolutivo, sino que coexiste con lo que aún no lo ha 
traspasado (Deleuze y Guattari, 1987: 432). 

Los zapatistas, a diferencia de los análisis centristas o de 
vanguardia que giran en torno a un método/ciencia, espacio 
o dimensión de lucha privilegiados, ofrecen de igual manera 
un análisis interseccional inclusivo que no privilegia 
necesariamente ningún método, frente o espacio de lucha 
en particular. La revolución, según Marcos: 



Se trata de un proceso que incorpora diferentes 
métodos, frentes y diversos niveles de compromiso y 
participación. Esto significa que todos los métodos 
tienen su lugar, que todos los frentes de lucha son 
necesarios y que todos los niveles de participación son 
importantes. Se trata de un proceso inclusivo, 
antivanguardista y colectivo. El problema de la 
revolución (presten atención a las minúsculas) ya no es 
un problema de LA organización, EL método, EL caudillo. 
Se convierte, más bien, en un problema que concierne a 
todos aquellos que ven esa revolución como necesaria y 
posible, y cuyo logro es importante para todos (Marcos, 
2004: 164). 

Marcos, en Más allá de la resistencia (2007), describe con 
precisión la labor práctica de esta tarea en La Otra Campaña. 
Movilizar a la población excluida y marginada en México no 
se trataba de descubrir la causa evolutiva, dialéctica o única 
de la opresión, sino de escuchar y examinar todos los 
múltiples pliegues / frentes del campo topológico. Se trataba 
de crear, como dice Marcos, «un diagnóstico del 
sufrimiento» en todas sus dimensiones (Marcos, 2008: 11). 
Estos pliegues, «la criminalización de la juventud, la opresión 
de las mujeres, la contaminación ambiental, etc.», son 
dimensiones coexistentes e interseccionales de la misma 
lucha (Marcos, 2008: 11). Durante este tiempo, los 
zapatistas también comenzaron a diagnosticar sus propios 



peligros internos. «Hay dos errores», dice el subcomandante 
Marcos que: 

parecen haber persistido en nuestro trabajo político (y 
que contradicen flagrantemente nuestros principios): el 
lugar de las mujeres, por un lado, y, por otro, la relación 
entre la estructura político‒militar y los gobiernos 
autónomos30.  

Los zapatistas han intentado abordar este problema 
permitiendo el ingreso de mujeres insurgentes y 
comandantas a la estructura político‒militar del EZLN (de 
ninguna manera totalmente igualitaria). Los zapatistas 
permitieron a “las jóvenes indígenas [ir] a las montañas y 
desarrollar más sus capacidades, [creando] consecuencias 
en las comunidades”, y les dieron “el derecho a elegir a su 
pareja y a no [estar] obligadas a contraer matrimonio”, a 
“ocupar puestos de liderazgo en la organización y mantener 
grados militares en las fuerzas armadas revolucionarias”, así 
como otros derechos detallados en la Ley Revolucionaria de 
las Mujeres del EZLN31 (Ramírez, 2008: 312). Estas leyes se 
están implementando cada vez más en los Municipios 
Autónomos a través de nuevas alianzas de mujeres 

 

30 (Desde las montañas del sureste mexicano. Subcomandante Insurgente 

Marcos México, agosto de 2004. 20 y 10). Publicado originalmente en 

español por el EZLN. Traducido por irlandesa. Véase: 

http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/2004/marcos/flawsAUG.html 

31 EZLN ‒ Ley Revolucionaria de las Mujeres. Véase 

http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/womlaw.html 



(cooperativas artesanales, consejos de mujeres, etc.). Sin 
embargo, la decodificación de ciertas tradiciones 
patriarcales conlleva el riesgo de crear un nuevo conjunto de 
códigos militares de vanguardia. De ahí el segundo error o 
peligro. 

Estos grupos operan mediante el desapego, la elección y la 
selección residual: separan a una vanguardia 
supuestamente experta; eligen a un proletariado 
disciplinado, organizado y jerarquizado; seleccionan a un 
subproletariado residual para ser excluido o reeducado. 
(Deleuze y Guattari, 2004: 198) 

Como advierte Deleuze (y el EZLN lo sabe bien), el 
destacamento de comandantes del EZLN que reside en la 
montaña (particularmente de 1983 a 1993) que elige / 
recluta a campesin@s de los pueblos para disciplinarlos, 
organizarlos y jerarquizarlos en el EZLN, y luego crea una 
selección residual de campesin@s para ser excluidos / 
reeducados en segmentaciones circulares cada vez más 
amplias, corre el riesgo de crear nuevos códigos militares 
que socaven la autonomía y la autogestión de los zapatistas. 
Como dice Marcos: 

La idea inicial era que el EZLN acompañara y apoyara a 
los pueblos en la construcción de su autonomía. Sin 
embargo, el acompañamiento a veces se ha convertido 
en gestión, el consejo en órdenes y el apoyo en un 
obstáculo. Ya he mencionado que la estructura 



jerárquica y piramidal no es característica de las 
comunidades indígenas. El hecho de que el EZLN sea una 
organización político‒militar y clandestina aún corrompe 
procesos que deberían y deben ser democráticos32.  

El patriarcado y el militarismo en el zapatismo son dos 
ejemplos de lo que Deleuze y Guattari llaman 
microfascismo: «Todo lo que [el zapatismo] desmantela [a 
nivel estatal] lo reensambla a su propio nivel: microedipis, 
microformaciones de poder, microfascismos» (1987: 205). 
Liberar todas estas dimensiones a la vez, como nos han 
demostrado los zapatistas, no es tarea fácil. Pero liberarlas 
todas requiere, por lo tanto, un diagnóstico topológico (no 
cronológico ni dialéctico) y multicéntrico. 

 

 

Una estrategia prefigurativa de transformación política 

Esta segunda estrategia es la adoptada por Deleuze, 
Guattari y los zapatistas para abordar positivamente las 
consecuencias de que hoy las luchas políticas como Food 
Not Bombs, Independent Media Centers y Reclaim the 
Streets se estén alejando de las estrategias de demanda y 
representación para adoptar estrategias de acción directa y 

 

32 Véase  

http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/2004/marcos/flawsAUG.html 



participación (Day, 2004). Esta observación también es 
posanarquista. Pero, de nuevo, ¿qué alternativas al presente 
propone? Food Not Bombs difícilmente ofrece una 
alternativa a la distribución corporativa de alimentos. En 
todo caso, se basa en ella. Lo que se requiere es una teoría 
de cómo la acción directa se vuelve prefigurativa de una 
alternativa futura y un análisis de algunos ejemplos 
convincentes de cómo esto realmente se está llevando a 
cabo. En Deleuze, Guattari y los zapatistas encontramos 
ambas. 

¿Cómo se logran las transformaciones políticas? En 
contraposición a lograr una transformación revolucionaria 
mediante un proceso evolutivo de transición, progreso y 
reforma en la representación, o simplemente mediante una 
ruptura espontánea con el presente, Deleuze y Guattari 
argumentan que las transformaciones políticas 
prefigurativas tienen lugar en el futuro anterior. Es decir, las 
luchas políticas del futuro anterior buscan construir un 
nuevo presente político dentro y junto al antiguo. Las luchas 
prefigurativas no se reducen a la reforma del pasado ni a la 
revolución del futuro, sino a la firme convicción política de 
que se habrán sentado las bases para un mundo mejor 
"ahora". 

La transformación política revolucionaria se produce, 
pues, como el surgimiento prefigurativo de un nuevo 
presente particular (desde dentro del antiguo) que 
“reescribe y reinterpreta la totalidad de los potenciales que 



ya existían de forma estratificada”, a la vez que crea “una 
acción del futuro sobre el presente” y “del presente sobre el 
pasado” (Guattari, 2008: 252; Deleuze y Guattari, 1987: 
431). Esto es lo que Deleuze y Guattari denominan 
“causalidades inversas”. Más que una ruptura o un zigzag en 
la historia, argumentan, lo que está por venir ya actúa sobre 
“lo que es” antes de que el futuro pueda aparecer, en la 
medida en que actúa como un límite o umbral que el pasado 
intenta continuamente evitar. Pero una vez que emerge un 
nuevo presente, se ve que ha estado en camino todo el 
tiempo (Deleuze y Guattari, 1987: 431). Si, desde la 
perspectiva del plano organizativo, la novedad 
revolucionaria parece surgir de la nada, esto se debe 
únicamente a que no pudo ver ni representar la labor 
prefigurativa de la desterritorialización antes de transformar 
las condiciones políticas bajo las cuales podía ser vista y 
comprendida como tal. Sin embargo, desde la perspectiva 
de la lucha revolucionaria, el acontecimiento emergente 
parece completamente consistente e inteligible como lo que 
habrá sido. Esta labor prefigurativa, según Guattari, 

consiste en detectar los contornos, indicadores y 
cristales de la productividad molecular. Si hay una 
micropolítica que practicar, consiste en asegurar que 
estos niveles moleculares no siempre sucumban a 
sistemas que los cooptan, sistemas de neutralización o 
procesos de implosión o autodestrucción. Consiste en 
comprender cómo otros ensamblajes de la producción 



de vida, la producción de arte o la producción de lo que 
se desee podrían encontrar su plena expansión, de modo 
que las problemáticas del poder encuentren una 
respuesta. Esto ciertamente implica modos de respuesta 
de un nuevo tipo (Guattari, 2008: 339). 

El nuevo presente revolucionario emerge así de espacios 
estratégicos de lucha que lo dibujan en negativo, dicen 
Deleuze y Guattari. «Pero para que se realice, debe existir 
toda una integral de flujos decodificados, toda una 
conjunción generalizada que desborde y derroque los 
aparatos precedentes» (Deleuze y Guattari, 1987: 452). Es 
decir, debe «provocar que los demás elementos crucen un 
umbral que permita una conjunción de sus respectivas 
desterritorializaciones, una aceleración compartida. Esta es 
[...] una desterritorialización absoluta y positiva». No es solo 
una huida, sino la creación de nuevas armas, «la creación de 
grandes máquinas de lucha» (Deleuze y Guattari, 1987: 142; 
Deleuze, 1987: 136; Guattari, 2008: 210). 

Sin embargo, para evitar argumentar a favor de una forma 
puramente subterránea e imperceptible de transformación 
revolucionaria, debemos destacar, como algunos a menudo 
olvidan, que el propósito de la desterritorialización positiva 
absoluta, para Deleuze y Guattari, no es simplemente 
volverse imperceptible en relación con el plano de la 
organización por el simple hecho de hacerlo. Esto tiene un 
potencial fascista excesivo. El propósito de las 
intervenciones revolucionarias prefigurativas es volver todo 



“fragmento a fragmento” imperceptible desde el plano de la 
organización para crear “el plano de la consistencia, que es, 
sin embargo, precisamente donde lo imperceptible se ve y 
se escucha” (Deleuze y Guattari, 1987: 252). La tarea no es 
disfrutar de la teoría de una revolución imposible e invisible, 
sino más bien “traer lo imperceptible a la percepción” 
cambiando las condiciones dominantes para la visibilidad 
(Deleuze y Guattari, 1987: 267). No es ni por destrucción 
oposicional ni por creación ex nihilo, sino “conjugando, 
continuando con otras líneas, otras piezas, que uno crea un 
mundo que puede superponerse al primero, como una 
transparencia” (Deleuze y Guattari, 1987: 280). 

Los zapatistas también han desplegado una intervención 
revolucionaria prefigurativa de dos maneras. En primer 
lugar, solo se podría decir que los zapatistas "irrumpieron en 
la escena política mexicana de la nada" si no hubieran estado 
al tanto de los diez años de actividad revolucionaria 
prefigurativa, entrenamiento y movilizaciones indígenas 
sostenidas en las selvas de Lacandona desde 1983. Marcos y 
otros tres comenzaron como vanguardistas militares 
inspirados por el Che, viviendo fuera de las comunidades 
indígenas y ganándose poco a poco la confianza de la 
población indígena, radicalizándola. Lejos de surgir de la 
nada, hubo una larga y, en última instancia, colectiva 
decisión de la asamblea de campesin@s indígenas de ir a la 
guerra. Durante este tiempo, el zapatismo existió 
ciertamente como un nuevo presente conectado a un 



legado histórico específico (surgido de la revolución 
campesina de Emiliano Zapata) con un futuro determinado 
(que condujo a la transformación democrática de la política 
mexicana). Durante estos diez años, el zapatismo existió 
como una forma de invisibilidad que se hizo visible. No sólo 
visible retroactivamente sino visible como una secuencia 
histórica real resucitada desde Zapata y arrastrada hacia un 
futuro derrocamiento del gobierno mexicano. 

El segundo ejemplo, y quizás el más original, es la 
magnitud con la que los zapatistas se han negado a “tomar 
el poder” y, en cambio, han continuado su revolución 
creando en el presente el mundo que desean ver en sus 
propios municipios autónomos. En agosto de 2003, 
comenzaron a crear las Juntas de Buen Gobierno: marcos 
institucionales de democracia directa para la toma de 
decisiones colectiva y autónoma. Se creó una Junta de Buen 
Gobierno en cada uno de los municipios. 

Caracoles (comunidades regionales) a promover y 
aprobar la participación de compañeros y compañeras 
[...] para mediar en los conflictos que pudieran 
presentarse entre Municipios Autónomos [...] para dar 
seguimiento a la ejecución de proyectos y trabajos 
comunitarios en los Municipios Autónomos Rebeldes 
Zapatistas [...] para atender y orientar a la sociedad civil 
nacional e internacional para que puedan visitar 
comunidades, realizar proyectos productivos, instalar 



campamentos de paz, realizar investigaciones, etc. 
(Marcos, 2004: 619). 

Actualmente, más de 2200 comunidades (más de 100 000 
personas) están federadas en 32 municipios autónomos, 
cada uno agrupado en cinco Juntas Locales de Gobierno 
(JBG). Hoy, los zapatistas mantienen su compromiso, entre 
otras cosas, con la autonomía, el autogobierno participativo, 
la toma de decisiones por consenso, el respeto a la 
naturaleza y la vida sin el uso de pesticidas, presas ni tala 
innecesaria, y la inclusión de «todas las personas sin 
distinción de partido, religión, sexo o color»33. 

Al formar un bloque específico de devenir a través del 
autogobierno rotatorio, la federación de sus comunas y, en 
última instancia, su solidaridad con una red internacional de 
lucha social compartida, los zapatistas siguen realizando 
intervenciones políticas e instituciones alternativas que 
prefiguran el tipo de mundo democrático e igualitario en el 
que ellos y sus aliados quieren vivir. Opuestos a declarar 
directamente la guerra al gobierno mexicano e instituir un 
cambio de régimen en el Estado, o simplemente afirmar la 
posibilidad radical de que “otro mundo es posible”, los 
zapatistas están construyendo, en la medida de lo posible, 
otro mundo desde dentro del viejo: “uno que pueda 

 

33 Ejército Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), trad. irlandes, Sexta 

Declaración de la Selva Lacandona. Véase 

http://www.inmotionmagazine.com/auto/selva6.html 



superponerse al primero, como una transparencia”, como 
dice Guattari. 

 

Una estrategia participativa de organización de 
instituciones 

Esta tercera estrategia es la adoptada por Deleuze, 
Guattari y los zapatistas para abordar positivamente las 
consecuencias de que la política de representación sea 
estructuralmente incapaz de dar cuenta de las voces de los 
marginados (y que a menudo sea la causa de su 
marginación). Esta crítica en particular es tan abundante en 
la literatura postanarquista que no la reproduciré aquí. Sin 
embargo, lo que no se ha abordado suficientemente son las 
posibles alternativas políticas que esta tesis implica. 
¿Deberíamos rechazar todas las instituciones políticas como 
tales o solo algunos tipos de ellas? Si es esto último, ¿qué 
tipos de instituciones proponen los postanarquistas 
instaurar en su lugar? Creo que en Deleuze, Guattari y los 
zapatistas podemos encontrar una respuesta a esta 
pregunta. 

Deleuze y Guattari ofrecen una teoría participativa de las 
instituciones que no busca ofrecer nuevas condiciones para 
la vida política basadas en una esfera de acción política “más 
justa” cuyos principios fundacionales se mantienen 
independientemente de la esfera constituida donde se 



despliegan dichos principios. Las instituciones participativas 
tampoco buscan simplemente establecer antiinstituciones o 
contrainstituciones, cuyo único propósito sea socavar todas 
las formas de representación y esperar la posibilidad de que 
surja algo nuevo, y ojalá mejor. Más bien, las instituciones 
participativas se construyen y sostienen mediante un 
proceso expresivo cuyas condiciones fundacionales 
experimentan constantemente un alto grado de 
transformación directa e inmanente por las diversas 
prácticas y personas que se ven afectadas, en diversos 
grados, por su despliegue. En particular, este “ciclo de 
retroalimentación” participativo puede ubicarse en el 
concepto de “consistencia” de Deleuze y Guattari, que se 
encuentra en Mil Mesetas y ¿Qué es la filosofía? y en la 
práctica política zapatista de Gobernar Obedeciendo. Para 
comprender la estructura y la función de esta consistencia y 
el gobierno mediante la obediencia en las instituciones 
revolucionarias, necesitamos comprender cómo sus 
condiciones y elementos funcionan de manera diferente a 
las instituciones representacionales y 
contrarrepresentacionales. Para demostrarlo, quiero 
examinar dos conceptos en la filosofía de Deleuze y Guattari 
que corresponden a las condiciones y elementos de las 
instituciones participativas consistentes: lo que ellos llaman 
la máquina abstracta y el ensamblaje concreto34. Así como 

 

34 Según Deleuze y Guattari, existen varios tipos de máquinas abstractas. El 

concepto de máquina abstracta y ensamblaje concreto, tal como los utilizo 



estos dos conceptos se transforman inmanentemente entre 
sí en una relación de “orden sin jerarquía”, según Deleuze y 
Guattari, el gobierno mediante la obediencia proporciona el 
marco igualitario para las instituciones participativas de los 
zapatistas (Deleuze y Guattari, 1994: 90). 

Para Deleuze y Guattari, la máquina abstracta es una 
condición compartida para la acción y la evaluación solo en 
la medida en que es transformada inmanentemente por los 
elementos concretos que la realizan y la diferencian. Existe, 
por lo tanto, una “coadaptación” o “presuposición 
recíproca” de ambos que permite su transformación 
participativa (Deleuze y Guattari, 1987: 71; 1994: 77). La 
institución cambia así de naturaleza cada vez que hay 
“reconversiones subjetivas actuales” (redistribuciones 
subjetivas que realmente ocurren) de ella (Deleuze, 2006: 
236). Posteriormente, según Deleuze y Guattari, la máquina 
abstracta es absolutamente singular e imposible de deducir 
ni de la historia ni de la introspección (Deleuze, 2006: 233). 
La máquina abstracta no es deducible porque es la condición 
para la deducción, la descripción y la prescripción en sí 
misma: es un compromiso acontecimiento más primario. Es 
abstracta en el sentido de que no es una cosa entre otras 
cosas, pero también es real (vrai‒abstrait) en la medida en 
que es una condición que permite la aparición de “nuevos 
espacios‒tiempos” y nuevas subjetividades antagónicas a la 

 

aquí, debe entenderse como una referencia exclusiva al «tipo consistente» de 

máquinas. 



representación y al poder (Deleuze, 1997: 172). Sin 
embargo, aunque puede que no sea una cosa, la máquina 
abstracta sigue estando marcada por un nombre propio, una 
fecha y una imagen singulares y asignificantes, como los 
nombres de las operaciones militares o los nombres de los 
huracanes, como dicen Deleuze y Guattari (1987: 28; 264). 
Estos nombres no representan, simbolizan ni se refieren a 
nada en absoluto. Más bien, se hablan a través de ellos. 
Como un evento autorreferencial y autónomo, 
independiente de la representación política, la máquina 
abstracta permite la expresión compartida y la conjunción 
de los diversos elementos heterogéneos que hablan y 
existen a través de ella (Deleuze y Guattari, 1987: 142). 

En consecuencia, los elementos de la institución o 
ensamblaje maquínico concreto no pueden considerarse 
acciones “normativas” u “orientadas a objetivos”, ya que 
transforman continuamente las condiciones u objetivos que 
se supone normalizan y dirigen sus acciones. Sin embargo, 
estas transformaciones institucionales mutuas no deben 
confundirse con una especie de “revisionismo” pragmático 
donde se “prueba” una hipótesis, se determina si funciona o 
no, y luego se revisa racionalmente (o de otro modo) en 
consecuencia para fundamentar una narrativa de 
“progreso” político35. Más bien, los problemas políticos en sí 

 

35 John Dewey, “Creencias y Realidades”, en Philosophical Review, 15 

(1906): 113‒129. “La creencia, la creencia personal pura, directa y sin 

atenuantes, reaparece como la hipótesis de trabajo; la acción que a la vez 

desarrolla y pone a prueba la creencia reaparece como experimentación, 



mismos se transforman y son transformados 
recíprocamente por quienes los efectúan y quienes se ven 
afectados por ellos (sin conocer de antemano los fines). 
“Cuando las personas exigen formular sus propios 
problemas”, como dicen Deleuze y Guattari, “y determinar 
al menos las condiciones particulares bajo las cuales pueden 
recibir una solución más general”, existe una forma 
específicamente no representativa de autogestión y 
participación democrática (Deleuze y Guattari, 1987: 471; 
Deleuze, 1968: 158). El concepto de ensamblaje maquínico 
de Deleuze y Guattari es, por lo tanto, un procedimiento 
político puramente afectivo o expresivo. La toma de 
decisiones afectiva es un procedimiento mediante el cual se 
determina el conjunto de capacidades de la institución para 
afectar o ser afectada por sus otros elementos. Cada 
máquina puede ciertamente tener diferentes capacidades 
para ser afectada, pero no hay una sola máquina o afecto 
que sea independiente o esté a cargo de representar a los 
demás. Uno debe “contar sus afectos” (on cherche á faire le 
compte de ses affects) (Deleuze y Guattari, 1987: 257). El 
procedimiento de contabilizar los afectos de la institución 
decide, por lo tanto, qué se puede o se hará en el 
ensamblaje. No existen fines ni valores universales 

 

deducción, demostración; mientras que la maquinaria de universales, 

axiomas, verdades a priori, etc., es la sistematización de la forma en que los 

hombres siempre han elaborado, anticipándose a la acción manifiesta, las 

implicaciones de sus creencias con miras a revisarlas para evitar lo 

desfavorable y asegurar las consecuencias deseadas” (ibid., 124). 



inherentes a la institución misma, solo su capacidad 
inmanente de ensamblarse y reensamblarse en un 
ensamblaje maquínico de consistencia, continuamente 
renegociado y expresivo. 

De manera similar, la práctica zapatista de "Gobernar 
Obedeciendo" ha resultado en instituciones políticas no 
representativas basadas en condiciones políticas altamente 
modificables: quienes articulan la voluntad popular 
obedecen y expresan dicha voluntad o son revocados. Lo 
más interesante de las comunidades zapatistas es que no 
legitiman su revolución estrictamente por normas 
presupuestas basadas en la identidad (solicitudes de 
"derechos", el derrocamiento del Estado, reivindicaciones 
religiosas universales, un nuevo nacionalismo étnico o 
referencia a principios ajenos a su propia determinación 
colectiva), sino que afirman una autorreferencia o 
autonomía. ¿Qué significa esto? En lugar de simplemente 
valorar su diferencia y su irrepresentabilidad 
contrainstitucional ante el Estado, como argumentó Simon 
Tormey, los zapatistas han creado una nueva forma de 
evaluación política que les permite gestionar mejor la 
(auto)gestión de sus instituciones mediante la gobernanza 
rotativa (los delegados rotan cada 14 días) y la propiedad 
común (ni privada ni pública) (Tormey, 2006: 138‒154). La 
condición de formar parte de las cooperativas de 
trabajadores, los esfuerzos agrícolas comunes y las 
administraciones judiciales es compartida y se modifica 



constantemente, donde los miembros expresan 
directamente su voluntad mediante la toma de decisiones 
por consenso y la delegación revocable, no mediante la 
representación. La distancia o «mediación» entre el espíritu 
de sus instituciones económicas, políticas y culturales y las 
consecuencias de sus prácticas es, por lo tanto, mínima. Esto 
permite la máxima participación y retroalimentación dentro 
de la institución. La participación no se basa en la raza, la 
clase, el género, etc., sino que se participa en la medida en 
que la decisión lo afecta. El proceso de delegación 
consensual, rotatorio y revocable ofrece así una tercera vía 
entre las instituciones normativas basadas en constituciones 
estáticas y el rechazo de las instituciones como tales: ofrece 
una teoría y una práctica de la institución altamente mutable 
y continuamente renegociada. 

 

 

Conclusión 

Basándome en el pensamiento posanarquista de Deleuze, 
Guattari y los zapatistas, he buscado demostrar la relevancia 
y la potencial fuerza de considerar algunas de las 
alternativas más constructivas que emergen en la filosofía y 
la política radicales. Creo que las tres estrategias políticas 
analizadas anteriormente pueden utilizarse para 
comprender y conectar con teorías y eventos políticos 



similares, delineando en última instancia una mayor 
consistencia emergente de lo que solo parecen luchas 
heterogéneas, pero que en realidad son el esbozo de un 
contraimperio en marcha. Sostengo que la teoría radical en 
general, y el posanarquismo en particular, ha dedicado tanto 
esfuerzo a deconstruir y analizar el poder que ha pasado por 
alto la importante tarea de examinar las dimensiones 
prefigurativas de estas alternativas políticas que emergen. 

Debo admitir, sin embargo, que este análisis solo ha 
podido arañar la superficie de un proyecto teórico y práctico 
mucho más profundo que se requeriría para desarrollar 
plenamente tanto la teoría política radical de Deleuze y 
Guattari como las implicaciones detalladas de las 
experimentaciones políticas de los zapatistas. 
Desafortunadamente, tal proyecto está más allá del alcance 
del presente trabajo. Sin embargo, lo que he podido 
argumentar en este trabajo es que la formulación del 
posanarquismo como el rechazo de la representación y con 
la afirmación de la diferencia ofrece pocas o ninguna 
herramienta teórica para emprender una investigación más 
prefigurativa como la que he comenzado aquí. En cambio, 
he propuesto tres estrategias teórico‒políticas que creo que 
podrían ser útiles para localizar y clarificar nuevos eventos 
políticos anteriores y futuros: (1) una estrategia 
multicéntrica de diagnóstico político, (2) una estrategia 
prefigurativa de transformación política y (3) una estrategia 
participativa de organización de instituciones. Mi objetivo ha 



sido mostrar cómo estas tres perspectivas posanarquistas 
pueden desarrollarse y enriquecerse positivamente 
mediante una interacción más constructiva con pensadores 
posestructuralistas como Deleuze y Guattari, y con 
militantes políticos como los zapatistas. Espero que se 
realicen más esfuerzos en la teoría política radical, y en 
particular en el posanarquismo, para atender las 
invenciones y experimentos en el ámbito político concreto y 
viceversa. Si queremos cambiar la situación política actual, 
se requerirá una teoría y una práctica más constructivas y 
prefigurativas. 

 

 

Referencias 

Day, R. (2004) “De la hegemonía a la afinidad: la lógica política de 
los movimientos sociales más recientes”. Estudios 
Culturales 18(5): 716–48. 

Deleuze, G. (2004) Islas desiertas: y otros textos 1953–1974. 
(Lapoujade, Ed. Taormina, Michael. Trad.) Nueva York: 
Semiotext(e). 

‒‒ (1997) Negociaciones 1972‒1990, (Martin Joughin, trad.). 
Nueva York: Columbia University Press; Ídem, (1990) 
Pourparlers. París: Les Éditions de Minuit. 



‒‒ (1994) Diferencia y repetición (Patton, Paul., Trans.) Nueva York: 
Columbia University Press; ídem, (1968) Différence et 
répétition. París: Presses Universitaires de France. 

Deleuze, G. y Claire Parnet. (1987) Diálogos. Tomlinson H. y 
Habberjam, B. Nueva York: Columbia University Press. 

Deleuze, G. Guattari, F. (1994). ¿Qué es la Filosofía? (Thomlinson, 
Hugh & Burchell, Graham., Trad.) Nueva York: Columbia 
University Press; ídem, (1991) Qu'est‒ce que la 
philosophie? París: Les Éditions de Minuit. 

‒‒ (1987) Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. (Massumi, 
Brian. Trans.) Minneapolis: Prensa de la Universidad de 
Minnesota; ídem, Capitalisme et Schizophrénie, tomo 2: 
Mille Plateaux. París: Éditions de Minuit, 1980. 

Engels, F. [1872] (1978) “Contra los anarquistas”, The Marx‒Engels 
Reader (R. Tucker, Ed.). Nueva York: WW Norton. 

Guattari, F. & Rolnik S. (2008) Revolución molecular en Brasil 
(Clapshow, Karel & Holmes, Brian. Trans.) Nueva York: 
Semiotext(e); ídem, (1986) Micropolítica: Cartografías do 
Desejo. Petrópolis: Editora Vozes. 

Hardt, M. y Negri, A. (2000) Empire. Cambridge: Harvard University 
Press. 

May, T. (1994) La filosofía política del anarquismo 
postestructuralista. Pittsburgh: Pennsylvania State 
University Press. 



Newman, S. (2007) “Anarquismo, postestructuralismo y el futuro 
de la política radical”, SubStance 113. 

Ramírez, G. (2008). El fuego y la palabra: Una historia del 
movimiento zapatista. San Francisco: City Lights Publishers. 

Subcomandante Insurgente Marcos. (2008) Más allá de la 
resistencia: todo. Una entrevista con el Subcomandante 
Insurgente Marcos. Durham: Prensa de barcos de papel. 

‒‒ (2004) ¡Ya Basta! Diez años del levantamiento zapatista. 
(Vodovnik, Ziga., Ed.). Oakland: Prensa AK. 

Tormey, S. (2006) “'No en mi nombre': Deleuze, el zapatismo y la 
crítica de la representación” Asuntos Parlamentarios 59(1): 
138–54. 

  



 

 

 

 

 

 

V. 'ESTAMOS AQUÍ, SOMOS QUEER, SOMOS 
ANARQUISTAS': LA NATURALEZA DE LA IDENTIFICACIÓN Y 
LA SUBJETIVIDAD ENTRE LOS BLOQUES NEGROS 

 

Edward Avery‒Natale 36
 

 

 

Prefacio 

 

36 Edward Avery‒Natale es candidato a doctorado en el departamento de 

Sociología de la Universidad de Temple, donde está completando una 

disertación sobre la construcción de la identificación de los anarco‒punks 

autoidentificados en el área de Filadelfia. 



En las protestas del G20 en Pittsburgh en 2009, un cántico 
popular incluía la frase: "¡Estamos aquí! ¡Somos queer! 
¡Somos anarquistas, te vamos a joder!". Sin embargo, es 
prácticamente imposible que todos los miembros del bloque 
negro que usan este cántico se autoidentifiquen como queer 
en su vida cotidiana. En este artículo, argumento que la 
presentación del yo entre los participantes del bloque negro, 
especialmente el enmascaramiento del rostro con un 
pañuelo negro y el uso del negro en sí, permite la 
destrucción de una identificación previa y la recreación 
temporal de una nueva. Enfatizo las teorías desarrolladas 
por Deleuze y Guattari y Giorgio Agamben. También analizo 
un fanzine producido por los organizadores de la resistencia 
al G20 en Pittsburgh para mostrar que mi interpretación de 
la subjetividad del bloque negro se refleja en las 
afirmaciones de los participantes del bloque negro. 

 

 

 

Introducción 

Durante las protestas del G20 en Pittsburgh, Pensilvania, 
en 2009, los grupos del bloque negro salieron a las calles 
para interrumpir las reuniones y el funcionamiento de la 
ciudad, como suele ocurrir en las protestas de las cumbres 
comerciales. Durante al menos una de estas protestas, se 
desarrolló un cántico: "¡Estamos aquí! ¡Somos queer! 



¡Somos anarquistas, te vamos a joder!". Lo fascinante de 
este cántico es la frase "Somos queer", ya que claramente 
había demasiados anarquistas participando en el bloque 
negro como para estar compuesto solo por aquellos que se 
autoidentificarían como queer37. En cambio, hubo varias 
personas que no habrían mantenido una identificación 
queer en su vida cotidiana que, sin embargo, participaron en 
un cántico que implicaba asumir esa identificación, al menos 
momentáneamente. 

Esta identificación momentánea como queer durante el 
bloque negro demuestra la fluidez posmoderna de las 
subjetividades identitarias. El sujeto es capaz de adoptar una 
multitud de posiciones subjetivas para su identificación, y 
luego igualmente capaz de desechar cualquiera de estas 
mismas identificaciones cuando ya no le sirve. De hecho, 
esta es la razón por la que el término «identificación» es en 
sí mismo superior al término «identidad». Brubaker y 
Cooper (2000) enfatizan que el término «identificación» 
destaca la naturaleza fluida y siempre cambiante del yo. Esto 
se representa por el cambio del sustantivo «identidad», que 
implica una cosa singular que existe en el mundo, al verbo 
«identificación», que enfatiza el acto de asumir un yo38. Si 

 

37 Si así fuera, probablemente se habría tratado de un bloque rosa, que surgió 

durante los disturbios nocturnos de la Universidad de Pittsburgh. 

38 El término «identificación» resuelve la inquietud de Alberto Melucci en 

«Códigos Desafiantes», donde afirmaba: «El término «identidad» es 

conceptualmente insatisfactorio: transmite con demasiada fuerza la idea de 

la permanencia de un sujeto. Sin embargo, en este momento, ninguna otra 



bien esta multiplicidad y fluidez de la identificación se ajusta 
a la naturaleza de nuestra comprensión de la subjetividad en 
la era posmoderna contemporánea, en la que los humanos 
«deben ser entendidos como múltiples y sin centro» (Call, 
2002: 130), sigue siendo cierto que las personas intentan 
regularmente mantener la ilusión de una identidad singular. 
En otras palabras, si bien sabemos que la identificación es 
parcial, fluida y múltiple, las personas suelen intentar 
presentar al mundo exterior la imaginación fantasmática de 
una identidad única. Esto suele hacerse mediante la 
narratividad, un proceso en el que nos contamos historias 
sobre nosotros mismos, con antagonistas, tramas y 
personajes (Vila, 2000). Estas historias estructuran lo que de 
otro modo serían nuestras identificaciones caóticas, 
convirtiéndolas en la ilusión de una identidad estable. 

Entonces, la adopción de una identificación "queer" por 
parte del bloque negro plantea la siguiente pregunta: ¿por 
qué estas personas en ese momento eran capaces de 
presentar una identidad queer cuando algunas de ellas no se 
identificaban como queer en su vida cotidiana? ¿Qué tuvo 
este momento que generó esta posibilidad? Si las personas 
normalmente buscan la coherencia mediante la creación de 
una identidad estable ilusoria, ¿qué cambió en el bloque 
negro? En este artículo, argumento que la naturaleza de la 

 

designación parece tener la capacidad de reemplazarlo en su propósito» 

(1996: 72). Sostengo que «identificación» es precisamente una de esas 

designaciones. 



estética del bloque negro, y específicamente la naturaleza 
de la máscara, permite que esto ocurra. Argumento que la 
presentación del bloque negro permite la negación de la 
ilusión de identidad y la posibilidad temporal de un ser 
desterritorializado deleuziano, lo cual relaciono con el 
concepto de la singularidad‒lo‒que‒sea desarrollado por 
Giorgio Agamben. 

Finalmente, una nota metodológica: varios de los autores 
que aparecen en este artículo presentan diferencias teóricas 
que no se abordan en este trabajo, ya que sus similitudes 
son más importantes para mis objetivos. Para los fines de 
este trabajo, me interesan más los efectos de las ideas 
desarrolladas por estos autores y sus similitudes (que 
considero numerosas) que las contradicciones que pueden 
surgir entre ellos a través de sus numerosas obras 
importantes. Esto no pretende restar importancia a estas 
diferencias, sino simplemente afirmar que, para los fines del 
análisis aquí desarrollado, sus similitudes son más 
relevantes. 

 

 

¿Qué son los Black Blocs? 

Los bloques negros se han vuelto comunes en las 
protestas, especialmente en Occidente. Aunque fueron 



desarrollados inicialmente por activistas en Alemania a 
principios de la década de 1980, no alcanzaron mayor 
notoriedad hasta los disturbios de la Organización Mundial 
del Comercio (OMC) en Seattle en 1999 (Highleyman, 2002). 
Hoy en día, se los ve con mayor frecuencia en movilizaciones 
antiglobalización, como el G20 en Pittsburgh, y otras 
acciones contra el neoliberalismo y el capitalismo, como los 
disturbios olímpicos en Vancouver y las actividades 
insurreccionales en curso en Grecia, donde los anarquistas 
salen a las calles para protestar, amotinarse, luchar contra la 
policía y presentar ostentosamente su descontento con el 
capitalismo y el Estado. La estética de un bloque negro 
incluye principalmente el uso de pantalones negros, botas o 
zapatillas negras, una sudadera negra con capucha y un 
pañuelo negro para cubrirse el rostro. Estos pañuelos 
funcionan como máscaras, atadas alrededor de la mitad 
inferior del rostro, de modo que los ojos y la frente del 
portador siguen siendo visibles, pero la nariz, la boca, las 
mejillas y la barbilla quedan cubiertas. Esto crea una imagen 
similar a la del bandido en las representaciones de la primera 
"frontera" estadounidense. Muchos participantes del 
bloque negro también usan a veces máscaras de gas y gafas 
protectoras para protegerse del gas lacrimógeno. 

Las tácticas del bloque negro suelen implicar una 
combinación de destrucción de propiedad, como romper los 
escaparates de tiendas corporativas como Starbucks y 
McDonald's, y actuaciones carnavalescas. Estas estrategias 



se emplean a menudo para causar el mayor daño posible y 
perturbar al máximo el funcionamiento normal de los 
negocios y el gobierno de la ciudad anfitriona, con el 
objetivo de no perjudicar a la población, con la posible 
excepción de la policía, que puede ser vista como el enemigo 
en una guerra de clases o social en curso. David Graeber 
(2002) describe las tácticas del bloque negro de la siguiente 
manera: 

Los Black Blocs [...] han estado intentando, cada uno a 
su manera, trazar un territorio completamente nuevo 
[...] Están intentando inventar lo que muchos llaman un 
'nuevo lenguaje' de desobediencia civil, combinando 
elementos de teatro callejero, festival y lo que sólo 
puede llamarse guerra no violenta ‒no violenta en el 
sentido adoptado, por ejemplo, por los anarquistas del 
Black Bloc, en el sentido de que evita cualquier daño 
físico directo a los seres humanos (Graeber, 2002: 66). 

El objetivo más obvio de la destrucción de propiedad es 
drenar el dinero de la ciudad y las corporaciones, o al menos 
causarles inconvenientes. Esta destrucción de propiedad no 
es aislada, sino que se centra en objetivos específicos que se 
consideran representantes del orden hegemónico 
neoliberal. Por ejemplo, «Los bancos y las compañías 
petroleras a menudo se convierten en objetivos, al igual que 
los comercios minoristas que venden productos de 
explotación laboral y las cadenas de restaurantes de comida 



rápida que contribuyen a la monocultura global» 
(Highleyman, 2002). 

El objetivo de estos activistas no es exigir nada al capital ni 
al Estado, sino “no exigir nada” (por ejemplo, véase 
Anonymous, 2010 y Schwarz, Sagris y Void Network, 2010: 
192‒194). Alberto Melucci, antes de los disturbios de 
Seattle, pero reconociendo las tendencias crecientes entre 
los activistas, señaló las tendencias anárquicas entre los 
movimientos sociales, incluida la falta de demandas, en su 
libro de 1996, afirmando que los activistas “ignoran el 
sistema político y, en general, muestran desinterés hacia la 
idea de tomar el poder” (1996: 102). Richard J.F. Day (2005) 
también ha señalado esta tendencia en lo que él llama los 
movimientos sociales más recientes, de los cuales los 
bloques negros serían una parte. 

Estos movimientos se relacionan con la política del 
aburrimiento articulada por los situacionistas durante Mayo 
del 68, en la que los activistas mantuvieron el deseo de un 
momento de «festival» perpetuo. Este festival es un 
momento de «juego» político, de constante cambio y 
representación, que puede describirse como una política del 
«gesto». Lewis Call describe la importancia de este 
desarrollo político en su libro Anarquismo posmoderno: 

De hecho, el concepto del gesto formaba parte de la 
propia definición del situacionismo [...] Estos gestos 
podían ser artísticos o abiertamente políticos, satíricos o 



subversivos. Sobre todo, pretendían ser lúdicos [...] La 
«ética del juego» situacionista pretendía ser un antídoto 
contra la ética del trabajo casi puritana, endémica tanto 
del capitalismo como del comunismo institucional. Y la 
praxis gestual de los situacionistas pretendía llevar la 
revolución al extraño e inexplorado terreno del símbolo 
(Call, 2002: 102). 

Esta falta de exigencias al sistema, combinada con los 
ataques a la propiedad privada y el carácter lúdico de 
algunas tácticas, da lugar a una serie de movimientos de 
protesta que pretenden ser prácticamente imposibles de 
incorporar a los sistemas de control. Este último punto es 
particularmente importante. Dado que «la mejor manera de 
asegurar la desactivación de una fuerza social radical es 
asegurar su inclusión» (Day, 2005: 29), la única manera de 
evitar la impotencia es negarse a la inclusión, y una forma de 
lograrlo es no exigir nada al sistema y trascender los límites 
tradicionales del discurso activista a través de festivales y 
carnavales. 

Los bloques negros también enfatizan la performance y la 
creación temporal del mundo en el que desean existir, sin 
cerrar la posibilidad de acciones diferentes en el futuro. En 
otras palabras, si bien uno vive, al máximo de sus 
capacidades, como una representación de lo por venir, esto 
se hace sin asumir que sea estable o permanente, ya que lo 
por venir siempre debe permanecer abierto. Alberto 
Melucci ha enfatizado la importancia de esta forma de 



actuar, afirmando que los participantes del movimiento 
contemporáneo creen: «Si no puedo convertirme en lo que 
quiero ser a partir de hoy, no me interesará ese cambio» 
(1996: 184). Esto se relaciona con la falta de formulación de 
demandas, ya que estos activistas articulan el deseo de crear 
el nuevo mundo en el que desean existir en lugar de 
simplemente pedirle al Estado o al capital que se reformen 
en algo menos vil. Además, la forma como Melucci formula 
su afirmación indica que estos activistas no se ven a sí 
mismos como habiendo logrado o apuntando a lograr algún 
tipo de permanencia en sus actos, sino que es una cuestión 
de llegar a ser y comenzar, lo cual puede ser permanente y 
continuo. 

Los bloques negros, entonces, representan un 
contrapunto a la hegemonía capitalista. Son algo que impide 
la incorporación a los sistemas del capitalismo y del Estado 
al negarse a exigirle nada. Los bloques negros representan 
las posibilidades futuras de un mundo mejor por el que 
luchan los anarquistas, pero que también construyen junto 
con la existencia de este mundo. Como mostraré más 
adelante, esta representación de algo distinto al sistema en 
el que vivimos es particularmente importante. 

Sin embargo, también creo que las máscaras que usan los 
activistas del bloque negro ofrecen una posibilidad adicional 
que aún no se ha desarrollado por completo en la literatura. 
Si bien el equipo del bloque negro permite camuflar la 
identidad, creo que este punto puede ir más allá de 



simplemente ocultar el rostro a la policía, el FBI y otras 
autoridades. Como exploro a continuación, creo que las 
máscaras que usan los activistas del bloque negro permiten, 
en particular, la adopción y el rechazo de diversas 
identificaciones (en el sentido de subjetividad, no en el 
sentido del nombre oficial, la dirección, etc.) que uno podría 
desear adoptar. Además, mostraré que la literatura surgida 
a raíz de las protestas del G20 en Pittsburgh indica que al 
menos algunos de los participantes en estas acciones 
también piensan en el bloque negro de esta manera. 

 

 

La Máscara Negra 

Prepárate para mezclarte, para ponértelo y 
desaparecer [...] Podría ser cualquiera, en cualquier 
lugar [...] Tener una identidad completamente 
nueva [...] o no ser nadie en absoluto esta vez [...] 
Sólo dame una máscara negra. 

La (internacional) conspiración del ruido: Máscara negra 

Como se mencionó anteriormente, las máscaras son una 
parte constante de la estética del bloque negro, permitiendo 
al anarquista evitar la identificación externa mediante 
dispositivos de grabación y también otorgando al menos 
cierta protección contra el gas lacrimógeno. Sin embargo, 



creo que la función de la máscara va más allá. La cita inicial 
de esta sección incluye la letra de la canción "Black Mask" de 
la banda anarco‒punk "The (International) Noise 
Conspiracy". Los versos que seleccioné de la canción 
enfatizan el punto que quiero plantear sobre lo que una 
máscara negra permite hacer al participante del bloque 
negro. Como mostraré aquí, la máscara permite borrar la 
identificación, que el participante se convierta en cualquier 
persona o en nadie, que tenga una nueva identidad, como la 
identidad queer en las protestas del G20 en Pittsburgh. 

Una máscara, por supuesto, cubre al menos parte del 
rostro. El rostro en sí, según Deleuze y Guattari, es lo que 
representa la significación del sujeto; que “la forma del 
significante tiene una sustancia, o el significante tiene un 
cuerpo, a saber, el Rostro (el principio de los rasgos de 
facialidad, que constituye una reterritorialización)” (1987: 
117). Este aspecto de los rostros se puede rastrear hasta el 
origen de la palabra rostro, que proviene de facies en la 
medicina antigua. Este término significaba una apariencia 
superficial que caracterizaba un tipo, que se conectaba no 
directamente con la anatomía, sino con el mundo que 
rodeaba la facies, así como con una relación entre sujetos 
(Calefato, 2004: 68). Por lo tanto, el rostro es la significación 
del yo en relación con los demás y, según Deleuze y Guattari, 
es sobre el rostro que uno se reterritorializará después de 
haberse desterritorializado en una línea de fuga rizomática. 
En resumen, esto significa que una vez que uno ha 



rechazado [siempre temporalmente] la subjetividad, 
entrando así en una línea de fuga, uno siempre se 
reterritorializará de alguna manera, lo que significa que 
recuperará la subjetividad, y esta reterritorialización 
siempre es sobre una "cara". 

Sin embargo, el rostro como subjetividad incluye la 
posibilidad de que el rostro sea una metáfora para la 
representación de la propia subjetividad. Así, el rostro o la 
facialidad no se limita a la presentación frontal de la cabeza. 
En cambio, el rostro puede expandirse o extenderse a otras 
partes del yo, convirtiendo otros aspectos del individuo en 
una facialidad. Esto también se relaciona con la facies 
antigua, ya que el rostro era un «territorio móvil, cuyos 
signos la medicina hipocrática [...] escudriñaba, no en 
términos de anatomía, sino en su conexión con el mundo 
circundante y entre sí, en ese estado de alteridad y unidad 
intrínseco a todo ser vivo» (Calefato, 2004: 68). Esta 
expansión del rostro puede ocurrir, por ejemplo, a través de 
la fetichización, cuando uno permite que otra porción del 
cuerpo represente al yo. En otras palabras, el rostro es la 
significación de la propia subjetividad, y como tal, otros 
aspectos de esta representación pueden obtener 
«rostroidad». Deleuze y Guattari articulan esta idea de la 
siguiente manera: «El rostro es una superficie [...] si la 
cabeza y sus elementos se facializan, también puede 
facializarse todo el cuerpo» (1987: 170). Pero, por supuesto, 
en nuestra cultura, el rostro suele facializarse en la cabeza 



que mira hacia adelante, con que experimentamos primero 
la subjetividad del otro. Esto, por supuesto, no es 
intrínsecamente cierto y podría ser de otra manera, pero a 
menudo es así. 

Así pues, para centrarnos por un momento en el rostro de 
la cabeza que mira hacia adelante, si podemos afirmar en 
términos generales que es aquí donde esperamos que la 
facialización y la subjetivación se produzcan con mayor 
facilidad para muchas personas, ¿qué ocurre entonces 
cuando se enmascara esta superficie, como se hace durante 
un black bloc? Según Deleuze y Guattari, al enmascarar el 
rostro, 

o bien la máscara asegura la pertenencia de la cabeza 
al cuerpo, su devenir animal, como ocurría en las 
sociedades primitivas. O bien, como ocurre ahora, la 
máscara asegura la erección, la construcción del rostro, 
la facialización de la cabeza y el cuerpo: la máscara es 
ahora el rostro mismo, la abstracción u operación del 
rostro. La inhumanidad del rostro. El rostro nunca asume 
un significante o sujeto previo [...] El rostro es una 
política (1987: 181). 

Así, «el rostro alberga en su rectángulo o círculo todo un 
conjunto de rasgos, rasgos de facialidad, que subsume y 
pone al servicio de la significación y la subjetivación» (ibid., 
188). En otras palabras, el rostro es lo que significa la 
subjetivación, y la máscara misma viene a representar esta 



subjetividad; la máscara borra al antiguo sujeto y representa 
al nuevo. 

La naturaleza del enmascaramiento, como la supresión del 
sujeto inicial que permite la transformación de algo más, es 
también la que muestra la multiplicidad y la fantasmática 
subjetividad humana. En otras palabras, al usar la máscara 
para suprimir una subjetividad, también se muestra la 
naturaleza imaginaria de la propia subjetividad estable. Así 
lo reconoce Slavoj Žižek en su reciente y breve obra, «El 
vecino con burka»: 

Desde una perspectiva freudiana, el rostro es la 
máscara definitiva que oculta el horror de la Cosa‒
Vecina: el rostro es lo que hace al Vecino le semblable, 
un semejante con el que podemos identificarnos y 
empatizar [...] Esta es entonces la razón por la que un 
rostro cubierto causa tanta ansiedad: porque nos 
confronta directamente con el abismo de la Otra‒Cosa, 
con el Vecino en su dimensión siniestra. El mero hecho 
de cubrirse el rostro oblitera un escudo protector, de 
modo que la Otra‒Cosa nos mira directamente [...] ¿Qué 
pasaría si fuéramos un paso más allá e imagináramos a 
una mujer 'quitarse' la piel de la cara misma, de modo 
que lo que vemos debajo de su rostro es precisamente 
una superficie anónima, oscura y lisa, similar a un burka, 
con una estrecha ranura para la mirada? '¡Ama a tu 
prójimo!' significa, en su forma más radical, 
precisamente el amor imposible‒real por este sujeto 



desubjetivizado, por esta monstruosa mancha oscura 
cortada con una ranura / mirada (Žižek, 2010). 

En otras palabras, desde una perspectiva psicoanalítica, el 
rostro es en sí mismo una máscara que oculta la naturaleza 
de la subjetividad como una nada disfrazada de algo; nunca 
somos un yo único y unificado, sino que solo nos 
imaginamos como tales para cumplir con el significante 
vacío lacaniano. La eliminación del rostro como 
representación de la subjetividad a través del 
enmascaramiento, en el caso de Žižek el burka, confronta al 
sujeto con la experiencia subconsciente de su propia falta: 
hace obvia la falta de la realidad de un yo único y unificado 
al presentar al otro un otro desubjetivado. En el caso de la 
máscara negra que se usa durante los black blocs, podemos 
decir que ocurre lo mismo. Sin embargo, la diferencia es que 
el participante del black bloc quiere que se acepte esta falta, 
mientras que el vecino de Žižek se horroriza ante la 
confrontación con el sujeto de la falta. 

Así, al bloquear el rostro mediante el enmascaramiento, se 
detiene la experiencia de la subjetividad previamente 
existente, permitiendo que el sujeto asuma una nueva 
subjetividad de elección, asumiendo que acepta esta 
carencia39. Esto es lo que Deleuze y Guattari quieren decir 

 

39 Esta cuestión de elegir aceptar la supresión de la subjetividad es 

particularmente importante. Si bien Žižek nos muestra que ocultar el rostro 

podría exponernos como la Otra Cosa, borrando la identidad asumida, no 

parece ser que al ocultarnos siempre se cree necesariamente una nueva 



cuando afirman: «La máscara es ahora el rostro mismo». La 
máscara permite algo similar a un devenir‒lo‒que‒sea en el 
lenguaje de Giorgio Agamben. Para Agamben, este‒lo‒que‒
sea es la singularidad‒lo‒que‒sea: 

CUALQUIER cosa es la figura de la singularidad pura. 
Cualquier singularidad no tiene identidad, no está 
determinada con respecto a un concepto, pero tampoco 
es simplemente indeterminada; más bien, se determina 
únicamente a través de su relación con una idea, es 
decir, con la totalidad de sus posibilidades (Agamben, 
1993: 68.7). 

No es, entonces, que la singularidad enmascarada no 
pueda convertirse en algo (en el caso anterior, un anarquista 
queer), sino que este algo debe ser tanto temporal como 
parcial, pero también en relación con una idea que es 
igualmente temporal y parcial. La máscara misma permite 
esta temporalidad y parcialidad al borrar la subjetividad y 
permitir al sujeto asumir otras subjetividades. Uno adopta la 
identificación que es útil para la acción, pero esta 
identificación puede ser en sí misma temporal y puede ser 
rechazada cuando otra es útil o cuando uno se 
desenmascara. En cualquier caso, esto se relaciona con una 
idea, el anarquismo, y la totalidad de posibilidades, es decir, 

 

subjetividad. En cambio, es la decisión tomada durante el black bloc la que 

lo permite, una decisión que a menudo no toma, por ejemplo, una novia con 

velo. 



posibles identificaciones: uno podría ser muchos posibles 
algos diferentes, pero a menudo solo obtiene 
identificaciones específicas. 

David Graeber señala esta naturaleza de la máscara 
cuando habla de un bloque negro en la Cumbre de las 
Américas en la ciudad de Quebec, donde varios anarquistas 
llevaban máscaras con la siguiente inscripción en los 
márgenes: 

Permaneceremos sin rostro porque rechazamos el 
espectáculo de la fama, porque somos todos, porque el 
carnaval nos llama, porque el mundo está patas arriba, 
porque estamos en todas partes. Al usar máscaras, 
demostramos que quienes somos no es tan importante 
como lo que deseamos, y lo que deseamos es todo para 
todos (citado en Graeber, 2009: 148). 

Aquí vemos tanto la importancia de borrar la identidad ‒
permanecer sin rostro, convertirse en todos, rechazar el 
espectáculo de la celebridad‒ como la importancia del 
carácter carnavalesco del Black Bloc. Curiosamente, esto se 
inscribía en los laterales de las máscaras, que a su vez 
llevaban impresa la imagen de un rostro que no era el del 
participante que la portaba, creando así, literalmente, un 
nuevo rostro para el sujeto desfigurado del Black Bloc. 

Además, aunque reflexionaré más sobre el concepto de 
"no exigir nada" más adelante, aquí debo abordar la 



aparente tensión entre la idea de rechazar las demandas y el 
hecho evidente de que los anarquistas, no obstante, 
expresan deseos, representados anteriormente por la 
afirmación de que quieren todo para todos. Lo importante 
aquí no es que los anarquistas no tengan deseos ni ideas de 
lo que esperan lograr. Si así fuera, les sería imposible 
siquiera identificarse como anarquistas o anticapitalistas, ya 
que cada una de estas etiquetas identitarias implica un 
deseo o una necesidad. Lo que debe entenderse es que no 
exigir nada significa negarse a exigir al capital y al Estado, y 
en cambio aspirar a crear algo completamente nuevo ellos 
mismos. 

La estética del bloque negro, entonces, es una supresión 
de la identificación; permite que el anarquista enmascarado 
se convierta en la singularidad de lo que sea, y como tal, en 
cualquier cosa, como la persona queer del cántico 
mencionado. El bloque negro borra la facialización previa, 
pero como Deleuze y Guattari nos dicen, la facialización se 
extiende a todo el cuerpo; todo el cuerpo puede convertirse 
en un rostro. Así, la supresión de la identidad previamente 
existente también puede extenderse a todo el cuerpo: el 
activista del bloque negro viste de negro de pies a cabeza, 
creando todo el cuerpo como el rostro del anarquista, quien, 
en el caso del cántico mencionado, también es capaz de 
asumir la identificación de "queer". Que el sujeto vista de 
negro al hacer esto no es una coincidencia, sino que se 
relaciona con la naturaleza misma de la negritud como un 



estilo de vestimenta que “hace explícita una obliteración del 
significado, una especie de absorción física de todos los 
rayos de luz que transforma el cuerpo vestido de negro en 
una entidad transparente o invisible” (Calefato, 2004: 110). 

Sin embargo, Deleuze y Guattari también nos dicen que las 
desterritorializaciones, la obliteración del sentido y la 
subjetivación, son siempre parciales y nunca se logran del 
todo. Así, si bien la desterritorialización del 
enmascaramiento es una vía de escape de la subjetividad 
hacia el devenir rizomático, «la desterritorialización debe 
pensarse como un poder perfectamente positivo que tiene 
grados y umbrales (epistrata), es siempre relativo y tiene la 
reterritorialización como su reverso o complemento» 
(Deleuze y Guattari, 1987: 54). En otras palabras, una 
desterritorialización siempre requiere una 
reterritorialización; uno nunca puede volverse completa y 
permanentemente rizomático; si bien puede rechazar la 
subjetividad, siempre se resubjetivará. 

La eliminación de la subjetivación que realiza la estética del 
bloque negro siempre requiere un retorno a la identidad. El 
sujeto primero se reterritorializará en la subjetividad 
anarquista y luego, en este caso, en la subjetividad queer. 
De hecho, el bloque negro no puede evitar una 
reterritorialización en la identificación del anarquista, ya que 
esta subjetividad es necesaria para su progreso; la 
subjetividad de «anarquista» es necesaria para el objetivo 
de la insurrección y la revolución, por lo que la eliminación 



es parcial hasta después de la insurrección; la máscara borra 
la subjetividad, pero dado que la máscara en sí misma es un 
significante del anarquista, siempre se reterritorializará en 
una subjetividad anarquista, incluso si esta subjetividad está 
asociada, como en el caso del anarquista queer. Es, 
entonces, lo queer la reterritorialización secundaria en este 
caso, y el rostro se convierte en un rostro queer‒anarquista. 

Esta incapacidad de desterritorializarse permanentemente 
lejos de toda subjetividad, incluyendo la del anarquista, es el 
significado más verdadero de la declaración de Jean Genet 
en París 1968, “C'est triste à dire, mais je ne pense que l'on 
puisse vaincre sans les drapeaux rouges et noirs. Mais il faut 
détruire après [Desafortunadamente, no creo que podamos 
ganar sin las banderas rojas y negras. Pero serán destruidas 
después]” (CrimethInc, 2008: 11). Las banderas rojas y 
negras son un significante frecuente del anarcocomunismo, 
el negro significa anarquía y el rojo significa comunismo. Sin 
embargo, la existencia misma de las banderas también 
promueve la subjetivación externa como una identidad 
singular, anarquista, en lugar de la liberación de convertirse 
en lo que sea. 

Lo mismo podría decirse de las máscaras negras: son 
necesarias para los anarquistas contemporáneos, pero 
después debemos quitárnoslas y destruirlas. Las máscaras 
negras siguen siendo necesarias porque permiten al 
anarquista convertirse en la representación de lo 
poshegemónico aún por venir, ese futuro que luchamos por 



conseguir. El bloque negro, en el lenguaje de Agamben, es, 
pues, una manera, en el sentido de que es «una manera de 
surgir; no un ser que se encuentra en este o aquel modo, 
sino un ser que es su modo de ser, y por lo tanto, sin dejar 
de ser singular y no indiferente, es múltiple y válido para 
todos» (Agamben, 1993: 28.8). Esta validez se relaciona con 
la idea de rechazar las demandas. Los anarquistas del bloque 
negro no desean que el Estado satisfaga sus demandas; en 
cambio, representan lo que podría ser y en lo que todos 
podrían llegar a ser. Esto se representa en una frase de los 
disturbios griegos del invierno de 2008, donde prevalecían 
los bloques negros y las máscaras, y más tarde en el título de 
un libro reciente sobre estos disturbios, We Are An Image 
From The Future (Schwarz, Sagris y Void Network, 2010); 
representan aquello que puede ser pero que aún no está 
aquí. 

 

 

 

¿Lo ven así los participantes del Bloque Negro? 

Para comprender adecuadamente los bloques negros, no 
solo debemos comprender la estética, sino también cómo se 
perciben a sí mismos algunos de quienes participan en ellos 
durante el acto. ¿Podrían creer quienes participan en los 
bloques negros que la identidad puede borrarse y adoptarse 
libremente mediante el uso de mascarillas y el vestir de 



negro? ¿Creían esto algunos de los participantes del G20 en 
Pittsburgh al asumir la identificación queer? ¿Ven su 
presentación como algo anterior a lo por venir? ¿Y creen que 
no exigen nada? Y, al final, ¿tendrán que destruir la 
subjetividad anarquista como destruyen todas las demás? 
Para describir esto, me basaré en un fanzine titulado "El 
enemigo de la humanidad habla poder", surgido de los 
organizadores de la resistencia del G20 en Pittsburgh40. 
Como mostraré, creo que este comunicado indica que varios 
de los demás participantes en los bloques negros del G20 en 
Pittsburgh podrían percibir el uso de mascarillas de la 
manera que he descrito anteriormente. 

En la sección de El Enemigo de la Humanidad Habla Poder, 
"Mi pronombre de género preferido es la negación", que 
aborda específicamente la homosexualidad y la relación 
entre esta y los bloques negros, el/los autor(es) relata(n) una 
conversación con un/a amigo/a. Este/a comentó: "¿Qué 
tiene eso de extraño? La gente simplemente vestía de negro 
y quemaba cosas en la calle". El/los autor(es) responde(n): 
"La práctica de vestir de negro y destruirlo todo bien podría 
ser el gesto más extraño de todos". Afirman que "ser extraño 

 

40 El Enemigo de la Humanidad Habla Poder no tiene autor(es) asociado(s), 

lo que borra la subjetividad identitaria de la autoría. Además, el fanzine no 

está disponible en internet. El objetivo de sus creadores era demostrar que 

las redes de intercambio entre personas siguen siendo valiosas, por lo que 

nunca crearon una versión accesible en línea. Para mantener esta tradición, 

si algún lector desea un ejemplar de este fanzine, puede contactar al autor de 

este artículo para que le envíen una copia física por correo. 



es negar", que el devenir del bloque negro fue en sí mismo 
un gesto de homosexualidad, ya que niega no solo los límites 
de género y sexualidad, sino que el acto de resistencia del 
bloque negro también negó la propia subjetivación. 
Continúan diciendo: 

Sin dudarlo, las personas queer se deshicieron de las 
limitaciones de la identidad al volverse autónomas, 
móviles y múltiples, con diferencias variables. 
Intercambiamos deseos, gratificaciones, éxtasis y 
emociones tiernas sin referencia a las tablas de plusvalía 
ni a las estructuras de poder [...] Si la tesis de que el 
género siempre es performativo es correcta, entonces 
nuestras identidades performativas resonaron con el 
género más queer de todos: el de la destrucción total. De 
ahora en adelante, nuestros pronombres de género 
preferidos son el sonido de cristales rotos, el peso de 
martillos en nuestras manos y el aroma empalagoso de 
mierda en llamas. Diríjanse a nosotras como 
corresponde. 

Aquí vemos que al menos algunos de los manifestantes de 
los bloques negros de Pittsburgh sí veían el bloque negro 
como una negación de sus identificaciones previas. Además, 
vemos que la destrucción de la identificación mediante el 
enmascaramiento del rostro se percibe como la eliminación 
del yo en todo el cuerpo, ya que no solo afirman que el 
enmascaramiento es el gesto más queer de todos, sino que 
el acto de vestir de negro, de ocultarse por completo, es el 



gesto más queer de todos. Además, podemos problematizar 
más profundamente la frase: "¡Estamos aquí! ¡Somos queer! 
¡Somos anarquistas, te vamos a joder!". Si bien la 
identificación debe, hasta cierto punto, indicar la sexualidad 
queer, como lo indican las referencias al género, los 
pronombres, las sexualidades y los éxtasis, también hace 
referencia a algo más. Como afirma el/los autor(es), la 
queeridad en este caso también significa la negación misma; 
significa la negación o la obliteración de una identificación 
existente y la libertad de convertirse en lo que sea. La 
destrucción llega a incluir la destrucción de la identificación. 
Esta destrucción de la identificación también requiere que 
los participantes vayan más allá de la solidaridad en el 
sentido de las teorías tradicionales de redes sociales. En 
cambio, esta destrucción se adentra en el ámbito de lo que 
McDonald (2002) ha llamado "fluidaridad". La fluidaridad 
enfatiza el proceso de creación y cambio durante las luchas, 
más que la construcción o el mantenimiento de un 
movimiento singular y coherente con líderes públicos y una 
identidad singular y coherente, como la "marxista" o la 
"proletaria". 

Además, este mismo fanzine también indica que algunos 
se veían a sí mismos como representantes de lo por venir. 
Sin embargo, no lo hacen intentando obtener el estatus de 
hegemonía. En cambio, en el lenguaje de Richard JF Day 
(2004; 2005), representan un futuro antihegemónico. 
Vemos esto cuando afirman que el objetivo no es la 



"producción de militantes anarquistas con una ideología 
adecuada", sino la propagación de prácticas insurreccionales 
como una forma de ser. Aquí reivindican una clara victoria: 
"Las prácticas desenfrenadas que antes se limitaban a un 
pequeño subconjunto del discurso anarquista se 
extendieron a través de categorías políticas, racializadas, de 
género y sexuales, incluso apoderándose de una parte de la 
población estudiantil" (ibid., 13‒14). En otras palabras, 
como dije antes, pretendían representar una nueva forma 
de estar en el mundo, una forma de ser "destrucción total". 
Esta representación tuvo éxito al menos temporalmente, ya 
que aquellos que antes no habrían participado en tales 
acciones adoptaron esta forma de ser. 

Por lo tanto, creo que los participantes en Pittsburgh se 
veían a sí mismos como representantes de una manera 
válida para todos, pero esto no se hace de manera 
paternalista. Más bien, al representar una forma de 
destrucción y fluidez, representan la posibilidad de 
convertirse en lo que sea. A diferencia, por ejemplo, de una 
vanguardia marxista que define los límites de lo posible para 
las masas proletarias, el bloque negro simplemente 
representa la posibilidad de convertirse en lo que sea. Esta 
manera es la que Melucci describe como el "sujeto de 
acción" (1996: 91). Nos dice que, a diferencia de los 
movimientos sociales existentes previamente, que "estaban 
más profundamente arraigados en una condición social 
específica en la que estaban inmersos, de modo que la 



cuestión de lo colectivo ya estaba respondida desde el 
principio" (ibid., 84), los sujetos de acción contemporáneos 
rechazan esta subjetividad preconcebida. Por lo tanto, el 
significado más verdadero de la "acción" en "sujeto de 
acción" sería el acto de convertirse en el sujeto que uno 
desea ser y cesar ese devenir cuando el sujeto lo considere 
oportuno; en otras palabras, convertirse en la singularidad 
de lo que sea. Así, el impulso destructivo del bloque negro 
es la destrucción de todo, y esto es contrarrestado por el 
impulso creativo de crear una nueva identificación en ese 
momento, cumpliendo así la afirmación de Bakunin de que 
el impulso de destruir es también un impulso creativo; todo 
destruirá la subjetividad para crear nuevos y múltiples yoes. 

Pero ¿es este impulso también un impulso para destruir la 
subjetividad anarquista? Los autores de El enemigo de la 
humanidad habla poder afirman que: 

Si sabemos que la cumbre comercial es una imagen de 
sí misma, y sabemos que el manifestante también lo es, 
entonces debemos confrontar ambas si pretendemos 
destruir la sociedad espectacular [...] incluso los 
activistas anarquistas más ideológicos se hicieron 
cómplices de la ingobernabilidad colectiva. Fue a través 
de esta ingobernabilidad ‒de esta pérdida de identidad‒ 
que tanto los términos establecidos por el discurso 
empobrecido del activismo como los del Estado fueron 
prácticamente derrotados. 



Esta afirmación enfatiza el objetivo no solo de destruir el 
G20 y el capital global, sino también, en última instancia, al 
activista y a los sujetos anarquistas. Cuando afirman que los 
activistas anarquistas más ideológicos "se hicieron 
cómplices" del acto de "devenir ingobernables", vemos con 
mayor claridad el deseo de destruir la subjetividad 
anarquista. El anarquista más ideológico está sujeto a la 
fuerza externa de la ideología anarquista; la fuerza de la 
ideología limita al sujeto. Sin embargo, en el acto del bloque 
negro, incluso este ideólogo se convirtió en lo que sea y se 
dedicó a la destrucción de la subjetividad mediante la 
pérdida del yo. Así, al menos por ese momento, el sujeto 
obtiene la cualidad de lo que sea y entra en una línea de 
fuga. Sin embargo, como dije antes, este lo que sea tiene que 
reterritorializarse, y esto siempre recaía sobre el anarquista, 
y en algunos casos sobre la comunidad queer. 
Reterritorializar al anarquista es esencial, ya que es el 
anarquista el que debe destruir todo, pero al final el sujeto 
también tendrá que destruir al anarquista. 

Finalmente, esta ausencia de una postura ideológica 
estricta es también lo que prefigura la exigencia de nada. Si 
bien los autores reconocen que algunas personas han 
expresado su preocupación por la falta de una estrategia o 
ideología clara que sustente acciones como las descritas 
aquí, en cambio, ven esto como una ventaja que les permite 
rechazar la incorporación. Afirman: «En un clima político 
carente de una izquierda real, adoptar una estrategia con 



demandas y tácticas específicas para lograr nuestros 
objetivos solo consolidaría a los anarquistas como la 
oposición leal». En primer lugar, aquí vemos que continúan 
considerándose anarquistas, se han reterritorializado. 
Aunque el objetivo a largo plazo es destruir incluso esto, en 
esta cita vemos que mantienen una subjetividad anarquista. 
De no ser así, no podrían ver a los anarquistas como 
amenazados de ser incorporados como la «oposición leal» 
porque no serían anarquistas. En segundo lugar, aquí vemos 
que no exigen nada; se niegan a hacer demandas que el 
sistema pueda satisfacer, incorporando así su resistencia. Al 
convertirse en la «oposición leal», solo serían aquellos a 
quienes se podría apaciguar satisfaciendo ciertas demandas. 
Al negarse a exigir, al participar en un acto de destrucción 
total, rechazan esta incorporación. 

Así, sostengo que el rechazo a la subjetivación y al devenir 
de lo que sea es exactamente lo que algunos participantes 
del bloque negro del G20 se veían a sí mismos haciendo. Se 
veían a sí mismos como representantes de lo por venir. 
Además, parecen creer que en este porvenir la subjetividad 
de «anarquista» tendrá que ser destruida junto con todas las 
demás. Sin embargo, también continúan viéndose como 
anarquistas en el aquí y ahora. Aunque puedan lograr la 
desterritorialización, es necesario reterritorializarse en lo 
anarquista para «ganar». Finalmente, vemos aquí que son 
queer no solo en el sentido de ser sujetos sexuales queer, 
sino en el sentido de ser sujetos de destrucción total. Si la 



queeridad significa negación, entonces sus identificaciones 
sexuales se convierten en la de la negación, que debe ser el 
significado más significativo de su afirmación de que su 
pronombre preferido es el sonido de cristales rotos. Esto, 
entonces, crea la razón más clara para la ecuación del 
cántico antes mencionado de que estar aquí y ser queer 
equivaldrá a joder las cosas: ser queer es negar y destruir, es 
ser antihegemónico, no es solo joder, sino también joder las 
cosas. 

 

 

 

Conclusión 

Los anarquistas que participan en los bloques negros (así 
como en otros proyectos de los que forman parte) 
representan un futuro liberador. Estos sujetos existen como 
sujetos anarquistas hasta que destruyen las banderas negras 
y rojas y se quitan las máscaras, hasta que pueden 
convertirse en los más queer de todos al negar la propia 
queeridad. Deleuze y Guattari llaman a este futuro que 
representamos el «afuera», el lugar al que escapan las líneas 
de fuga. Sin embargo, si ganamos, no podemos ser 
complacientes con este futuro. Richard J.F. Day (2005) 
enfatiza que el exterior siempre debe ser un pasaje más que 
un lugar, para no correr el riesgo de hegemonizar el exterior 
y oprimir a los Otros aún desconocidos. Así, en el lenguaje 



de Agamben, «El exterior no es otro espacio que reside más 
allá de un espacio determinado, sino más bien, es el pasaje, 
la exterioridad que le da acceso» (Agamben, 1993: 68.8). 

La posibilidad de este pasaje hacia el exterior es exclusiva 
de nuestra era posmoderna contemporánea. La «época en 
la que vivimos es también aquella en la que, por primera vez, 
es posible que los humanos experimenten su propio ser 
lingüístico» (Agamben, 1993: 82.3). En otras palabras, es hoy 
que podemos ser conscientes de la naturaleza construida de 
nuestra propia subjetividad. Que podamos reconocer este 
método de subjetividad hoy, en lugar de en el pasado, 
también fue reconocido por Laclau y Mouffe: 

Este no es un descubrimiento fortuito que pudiera 
haberse producido en cualquier momento; está, más 
bien, profundamente arraigado en la historia del 
capitalismo moderno. En sociedades con un bajo nivel de 
desarrollo tecnológico, donde la reproducción de la vida 
material se lleva a cabo mediante prácticas 
fundamentalmente repetitivas, los «juegos de lenguaje» 
o secuencias discursivas que organizan la vida social son 
predominantemente estables. Esta situación da lugar a 
la ilusión de que el ser de los objetos, que es una 
construcción puramente social, pertenece a las cosas 
mismas [...] Solo en el mundo contemporáneo, cuando el 
cambio tecnológico y el ritmo dislocado de la 
transformación capitalista alteran constantemente las 
secuencias discursivas que construyen la realidad de los 



objetos, se hace plenamente visible el carácter 
meramente histórico del ser (Laclau y Mouffe, 1987: 97). 

Así, ahora que somos conscientes de la naturaleza 
fracturada, inestable y construida de la subjetividad, algunos 
intentan convertirla en formas de estar en el mundo. Pero 
¿cómo sería un futuro construido en torno a la imagen 
presentada aquí, de lo que sea: singularidades y líneas de 
fuga, en constante desterritorialización y 
reterritorialización? Si los anarquistas que participan en los 
bloques negros son una imagen del futuro, ¿cuál es ese 
futuro? La forma más obvia de responder a esta pregunta es 
negarse a responderla. La razón es que las comunidades 
rizomáticas de lo que sea no tendrían una forma o tipo 
singular, lo cual simplemente recrearía la hegemonía. En 
cambio, los anarquistas contemporáneos luchan por la 
libertad de la diferencia. Al decir cuál sería el futuro, se 
correría el riesgo de plantear una demanda que podría ser 
incorporada. 

Sin embargo, Agamben, a diferencia de Deleuze y Guattari, 
al menos nos da algunas ideas sobre lo que podría llevarnos 
a este futuro. Afirma que quienes estén dispuestos a llevar 
el rechazo de la subjetividad hasta sus últimas 
consecuencias «serán los primeros ciudadanos de una 
comunidad sin presuposiciones ni Estado» (Agamben, 1993: 
82.3). Afirma que la lucha por la política venidera «ya no será 
una lucha por la conquista o el control del Estado, sino una 
lucha entre el Estado y lo no estatal (la humanidad), una 



disyunción insalvable entre cualquier singularidad y la 
organización estatal» (ibid., 86.5). Richard J.F. Day 
profundiza en las ideas de Agamben, afirmando: 

Así como el rechazo de la moral coercitiva no 
necesariamente conduce a un relativismo nihilista 
pasivo, el rechazo de la comunidad hegeliana tampoco 
necesariamente conduce a un individualismo antisocial. 
En la teoría postestructuralista, conduce a algo muy 
diferente, que puede abordarse mediante el concepto de 
singularidad [...] rompe las distinciones inamovibles 
entre el individuo y la comunidad, lo particular y lo 
universal (Day, 2005: 180). 

Este es el futuro antihegemónico de Day. Sin embargo, 
también nos dice que en estas comunidades emergentes, 
nunca debemos permitirnos concluir que hemos alcanzado 
un fin teleológico. Por el contrario, estas comunidades y 
quienes las conforman deben estar siempre abiertos a 
«escuchar a otro otro» (Day, 2005: 200), un Otro que aún no 
existe, pero que podría existir en este futuro. Estas 
comunidades emergentes no deben imaginar que han 
eliminado todos los puntos de subyugación posibles ni que 
todos los sujetos potencialmente subyugados han sido 
liberados, sino que deben estar siempre abiertos a lo nuevo. 

Más allá de la adopción temporal de lo que sea en los black 
blocs, ¿quién podría propiciar este futuro? La respuesta de 
Agamben a esta pregunta es problemática. Richard J.F. Day 



señala que Agamben parece creer que quienes están más 
arraigados en el capitalismo de consumo serán quienes 
podrán propiciar este futuro, ya que son estos individuos 
quienes demostrarán ser más conscientes de la naturaleza 
posmoderna de la subjetividad. Sin embargo, Day discrepa: 

Es más probable que las comunidades emergentes se 
encuentren en esos crisoles de sociabilidad y creatividad 
humanas de donde emerge lo radicalmente nuevo: 
identidades racializadas y etnizadas, subculturas queer y 
juveniles, anarquistas, feministas, hippies, pueblos 
indígenas, personas que regresan a sus tierras, 
"desviados" de todo tipo en todo tipo de espacios (Day, 
2005: 183). 

Vemos esto representado en los Black Blocs, cuya 
subjetivación se ve temporalmente borrada por la nada del 
rostro enmascarado que se extiende sobre el cuerpo. Sin 
embargo, aquí vemos que no son solo los activistas de los 
Black Blocs quienes conforman la representación de este 
futuro por venir, ni podrían hacerlo solo durante el Black 
Bloc. Todos aquellos que Day menciona, algunos de los 
cuales pueden ser en ocasiones participantes de los Black 
Blocs, son también potenciales (no)ciudadanos de este 
futuro no‒Estado41. Representan a las comunidades futuras 
y son ejemplos vivos de su posibilidad de devenir. 

 

41 Si bien Agamben utiliza el término «la comunidad venidera», prefiero 

seguir a Richard J.F. Day (2005) al llamarlas las comunidades venideras. 



 

 

Referencias 

Agamben, Giorgio. (1993) La comunidad venidera. Minneapolis, 
Minnesota: Prensa de la Universidad de Minnesota. 

Anónimo. (2010) “No exijas nada”. Recuperado el 14 de junio de 

2010 de http://anarchistnews.org/?q=node/11383 

Brubaker, R., y F. Cooper. (2000) “Más allá de la 'identidad'”. Teoría 
y sociedad (29)1: 1–47. 

Calefato, Patrizia. 2004. El cuerpo vestido. Oxford y Nueva York: 
Berg Publishers. 

Call, Lewis. (2002) Anarquismo posmoderno. Lanham, Maryland: 
Lexington Books. 

CrimethInc. Colectivo de Extrabajadores. (2008) Luchando por 
Nuestras Vidas: Una Guía Anarquista. Recuperado el 14 de 
junio de 2010 de 

http://www.crimethinc.com/tools/ffol.html 

 

Como señala Day, el lenguaje que Agamben utiliza para referirse a la 

«comunidad» es problemático porque implica una singularidad en el mundo, 

en lugar de una multiplicidad de posibilidades. Parece implicar que, a pesar 

de todo, todos seremos iguales y formaremos parte de una misma 

comunidad, reproduciendo así la hegemonía. 



Day, Richard JF (2005) Gramsci ha muerto: Corrientes anarquistas 
en los movimientos sociales más recientes. Toronto, 
Canadá: Pluto. 

‒‒ (2004) “De la hegemonía a la afinidad”. Estudios Culturales 
(18)5: 716–48. 

Deleuze, Giles., y Félix Guattari. (1987) Mil mesetas: capitalismo y 
esquizofrenia. Minneapolis, Minnesota: University of 
Minnesota Press. 

Graeber, David. (2010) Acción directa: una etnografía. Oakland, 
Edimburgo, Baltimore: AK Press. 

‒‒ (2002) “Los nuevos anarquistas”. New Left Review (13)1–2: 61–
73. 

Highleyman, Liz. (2002) “El Bloque Negro: Detrás de la Máscara”. 
Recuperado el 4 de junio de 2010 de 

http://www.black‒rose.com/articulos‒liz/blackbloc.html 

(Internacional) Noise Conspiracy, The. (2006) “The Black Mask” 
sobre La Primera Conspiración. Actas del Comité de 
Bienvenida del G‒7. Winnipeg, Canadá. 

Laclau, Ernesto., y Chantel Mouffe. (1987) “Posmarxismo sin 
disculpas”. New Left Review 166: 79–106. 

McDonald, Kevin. (2002) “De la solidaridad a la fluidez: 
Movimientos sociales más allá de la 'identidad colectiva' ‒ 
El caso de los conflictos de la globalización”. Social 
Movement Studies (1)2: 109–28 



Melucci, Alberto. (1996) Desafiando códigos: Acción colectiva en la 
era de la información. Cambridge, Reino Unido: Cambridge 
University Press. 

Schwarz, AG, Sagris, Tasos., & Void Network. (2010) Somos una 
imagen del futuro: la revuelta griega de diciembre de 2008. 
Oakland, Edimburgo, Baltimore: AK Press. 

Vila, Pablo. (2000) Cruzando fronteras, reforzando fronteras: 
Categorías sociales, metáforas e identidades narrativas en 
la frontera entre Estados Unidos y México. University of 
Texas Press. Austin, Texas. 

Žižek, Slavoj. (2010) “El vecino con burka”. El Síntoma 11: 69. 
Recuperado el 1 de junio de 2010 de 
http://www.lacan.com/symptom11/?p=69 

  

http://www.lacan.com/symptom11/?p=69


 

 

 

 

 

VI. MEDITACIONES ANARQUISTAS, O: TRES INTERSTICIOS 
SALVAJES DEL ANARQUISMO Y LA FILOSOFÍA 

 

Alejandro de Acosta 42
 

 

Prefacio 

Los filósofos aluden a las prácticas anarquistas; los 
filósofos aluden a los teóricos anarquistas; los anarquistas 
aluden a los filósofos (generalmente en busca de teoría que 
añadir al canon). Lo que falta en este esquema, observo con 

 

42 Alejandro de Acosta escribe sobre ética y estética anarquistas. Reside en 

Austin, Texas, donde dirige la microimpresora mufa::poema, que distribuye 

gratuitamente numerosos libritos de poesía y prosa. Junto con Joshua 

Beckman, ha traducido al inglés la poesía de Carlos Oquendo de Amat y 

Jorge Carrera Andrade. Actualmente compone ensayos amorales inspirados 

en Gracián y Hume. 



interés, es que los anarquistas aludan a las prácticas 
filosóficas. Estos son los intersticios salvajes: zonas de 
contacto extravagante para todos los involucrados. 

 

 

El fracaso y el tercero 

Todo está ya en su punto, y el ser persona en el 
mayor. Conocer las cosas en su punto, en su sazón, 
y saberlas lograr. 

‒ Baltasar Gracián 

 

Me atrevo a llamar salvajes a ciertos intersticios 
turbulentos entre la anarquía y la filosofía. Siento que hay 
mucha actividad allí, pero no (aún) en líneas predecibles. 
Desde hace algún tiempo, quienes están interesados han 
oído hablar de otros intersticios similares: más dóciles, 
desde mi punto de vista. O al menos más reconocibles. Así 
que juguemos al conocido juego de la teoría y la práctica, ese 
juego en el que las presuponemos separadas y buscamos 
reivindicarlas reunidas. Desde dentro de este juego, los 
intersticios dóciles son variaciones de las siguientes jugadas: 
los filósofos aluden a las prácticas anarquistas; los filósofos 
aluden a los teóricos anarquistas; los anarquistas aluden a 
los filósofos (normalmente en busca de teoría que añadir al 



canon). Lo que falta en este esquema, observo con interés, 
es que los anarquistas aludan a las prácticas filosóficas. Estos 
son los intersticios salvajes: zonas de contacto extravagante 
para todos los implicados, creo. 

Pero hay otros juegos que jugar, aunque solo sean 
inocentes juegos de exposición. Creo que es importante e 
interesante dejar de presuponer la separación, disolver su 
dolorosa distribución del pensamiento y la acción. Es decir, 
podríamos aventurarnos en el arriesgado juego (que 
también es una experiencia, un ejercicio) en el que no hay 
teorías ni prácticas; solo representaciones más o menos 
notables de formas de vida, disponibles en principio para 
absolutamente cualquiera, absolutamente en cualquier 
lugar43.  

Anecdóticamente, estas reflexiones tienen un doble 
origen. El primero ocurrió hace unos años, cuando me 
invitaron a participar en una mesa redonda sobre 
«anarquismo y postestructuralismo» en una reunión 
anarquista. Fue por la época en que algunos empezaron a 
hablar y escribir sobre el postanarquismo. Creo que la 
conversación fracasó porque nadie aprendió nada. De los 
cuatro ponentes, dos se mostraron, en líneas generales, a 
favor de abordar el postestructuralismo y dos en contra. 

 

43 Me siento muy identificada con estas dos últimas frases. Pero añadiría 

que tales experimentos deberían interesarnos en la filosofía fuera de las 

universidades y en el anarquismo ‒mejor dicho, la anarquía‒ más allá de los 

grupos activistas. 



Escribo en líneas generales porque parecíamos estar de 
acuerdo en que «postestructuralismo» es, en el mejor de los 
casos, un término general; en el peor, un término basura, no 
reconocido por la mayoría de los autores que lo integran, y 
no especialmente útil en conversaciones como esa. ¡Como si 
realmente hubiera dos grandes agregados a ambos lados del 
«y» que se nos pedía que discutiéramos! De hecho, la peor 
sensación que podría tener algo llamado postanarquismo 
sería la colusión imaginaria de dos agregados imaginarios 
toscamente concebidos. Durante la discusión, un 
participante preguntó al panel: «¿Cómo se organizan los 
anarquistas postestructuralistas?». Por supuesto, la 
pregunta quedó sin respuesta, aunque algunos de nosotros 
intentamos señalar que simplemente no hay, ni puede 
haber, anarquistas postestructuralistas en el mismo sentido 
que hay o puede haber anarcocomunistas, 
anarcofeministas, primitivistas, etc. La razón operativa fue 
que nuestro interlocutor parecía estar imaginando 
(¿involuntariamente?) el postestructuralismo como una 
forma de teoría, y el anarquismo principalmente como una 
forma de práctica sin una teoría propia, espontánea o 
meditada. Esta es una variante del esquema familiar de 
separación, en el que la teoría ofrece el análisis que informa 
las prácticas, es decir, la «organización». Imposible. 

Esa noche, también planteé una pregunta que quedó sin 
respuesta: "¿Existe un tercero?". Mi intención era preguntar 
tanto sobre el estatus del anarquismo y el 



posestructuralismo como agregados imaginarios masivos y 
torpes, como sobre la separación que se presupone en su 
condición implícita de formas de práctica y teoría. O quizás 
simplemente insinuar la eficacia no reconocida del y, su 
labor silenciosa, su gesto hacia experiencias posibles. Lo que 
tengo que decir aquí es mi propio intento de responder a esa 
pregunta de la forma más provocativa posible. Comenzaré 
con esta afirmación (que creo que no presupone 
separación): son precisamente los aparentes fracasos 
políticos de lo que ahora me alegra haber dejado de llamar 
posestructuralismo los que podrían hacer interesantes 
ciertos textos y autores. Y son precisamente los supuestos 
fracasos teóricos de lo que todavía resulta un poco absurdo 
llamar anarquismo los que podrían hacer atractivas sus 
peculiares sensibilidades. 

De hecho, el gran y continuo interés del anarquismo para 
los filósofos (y para los anarquistas, si están dispuestos a 
aprender esta lección) podría residir en que nunca se ha 
manifestado con éxito como un sistema teórico. Todo 
intento de sistema anarquista es, afortunadamente, 
incompleto. Supongo que eso es lo que preocupaba a 
nuestro interlocutor esa noche: le preocupaba, quizá, la 
insuficiencia teórica del anarquismo en comparación con lo 
que parecía ser un abrumador abanico de teorías y 
conceptos del otro bando. En este panorama de inquietud, 
este abanico busca adherirse vampíricamente a cualquier 
práctica, interpretando, aplicándose y dominando, en última 



instancia, sus movimientos. «Teorías sin movimientos: 
¡corre!». Preferiría invertir los términos y reivindicar la 
aparente debilidad teórica del anarquismo como una de sus 
mayores virtudes. Pues sus lugares comunes (acción directa, 
ayuda mutua, solidaridad, grupos de afinidad, etc.) no son 
conceptos, sino formas de práctica social. Como tales, 
infectan continua y viralmente toda forma de acción política, 
incluso remotamente extraparlamentaria o de base. Y, más 
allá de la política, conforman una especie de reserva 
inagotable de inteligencia social. En todo esto, no requieren 
un movimiento para manifestarse ni lo conforman por 
defecto de existir tendencialmente. En este sentido, lo que 
el anarquismo ofrece a los filósofos (a los filósofos que 
cualquiera de nosotros es o podría ser) es que ha sido y sigue 
siendo principalmente una forma de vida. Su 
asistematicidad y su persistente recreación como forma de 
vida probablemente expliquen el hecho de que el 
anarquismo, como teoría, nunca se haya incorporado a la 
disciplina académica ni como tal44.  

 

44 Cf., las observaciones de David Graeber en Fragmentos de una 

Antropología Anarquista (2004: 2–7). Cabe considerar también aquí la teoría 

de los cuatro discursos de Lacan, propuesta, entre otros lugares, en El otro 

lado del psicoanálisis: primero, en su problematización del estatus del 

psicoanálisis en su relación con el discurso universitario (existen interesantes 

paralelismos con lo que he escrito sobre la teoría anarquista); segundo, a la 

luz de las conexiones que insinúa entre el discurso histérico, el discurso del 

amo y los movimientos revolucionarios. Para mostrar el estatus singular del 

discurso del analista, Lacan solía provocar a su público preguntándose en 

voz alta si había analistas. Mi manera de adoptar esta provocación 



El anarquismo actúa como un eco intempestivo de cómo 
se vivía la filosofía en su momento y de cómo, 
indirectamente y de forma subterránea, se sigue viviendo. Y, 
paradójicamente, podríamos aprender algo sobre cómo se 
vive en referencia a las prácticas filosóficas. 

 

 

Dramatización: Wild Styles [Estilos salvajes] 

Prácticas, o simplemente la filosofía como forma de vida: 
esa es la segunda génesis de lo que tengo que decir aquí. 
Esta idea cristalizó al estudiar, entre otras cosas, a los 
antiguos estoicos. Buscando dar un sentido (pedagógico) a 
la lógica, la física y la ética estoicas como una unidad vivida 
y no como componentes de lo que ya llamaban un «discurso 
teórico»45, recurrí a la elaboración de la práctica de 
ejercicios espirituales de Pierre Hadot. Él los describe de la 
siguiente manera: «prácticas que podían ser físicas, como en 
los regímenes dietéticos, o discursivas, como en el diálogo y 
la meditación, o intuitivas, como en la contemplación, pero 

 

humorística sería preguntar si hay anarquistas. Finalmente, recuerdo aquí el 

texto de Monsieur Dupont sobre la experiencia: “Nadie puede ser anarquista 

en el sentido que propone la ideología del anarquismo” (Nihilist 

Communisme, 2009: 202). 

45 Es decir, el logos filosófico. Véase Diógenes Laercio, en El lector estoico, 

8. Intentaba enseñar que estos ejercicios espirituales no pueden enseñarse, 

solo modelarse y quizás imitarse. 



todas destinadas a efectuar una modificación y una 
transformación en el sujeto que las practicaba» (Hadot, 
2005: 6)46. O, de nuevo: «El acto filosófico no se sitúa 
meramente en el plano cognitivo, sino en el del yo y del ser. 
Es un progreso que nos lleva a ser más plenos y nos hace 
mejores. Es una conversión que revoluciona nuestra vida, 
transformando la vida de quien la experimenta» (Hadot, 
1995: 83). En resumen, cada afirmación que aún resulta 
destacable en los fragmentos e informes doxográficos lo es 
a la luz de su puesta en escena (dramatización, 
teatralización) como parte de una práctica meditativa que 
bien podría haber sido la de un estoico. 

Hadot ofrece varios ejemplos de las Meditaciones de 
Marco Aurelio que demuestran que la lógica y la física, 
supuestos componentes teóricos del estoicismo, formaban 
parte ya de la práctica ética. La lógica como «dominio del 
discurso interior» (Hadot, 2005: 135): «Definir o describirnos 
siempre el objeto de nuestra percepción para poder captar 
su naturaleza esencial sin adornos, un todo separado y 
distinto, decirnos su nombre particular, así como los 
nombres de los elementos que lo componen y en los que se 
disolverá» (Aurelio, 1983: III, 11). La física como 
“reconocerse a sí mismo como parte del Todo” (Hadot, 
2005: 137), pero también la práctica de ver las cosas en 
constante transformación: “Adquiere una visión sistemática 

 

46 Los sentidos discursivo e intuitivo indicados en la definición son los más 

relevantes aquí. 



de cómo todas las cosas se transforman unas en otras; aplica 
consistentemente tu mente a este aspecto del universo y 
entrénate en él” (Aurelius, 1983: X, 11). 

Sostengo que tales ejercicios espirituales son teorías 
dramatizadas como actitudes subjetivas. Como eje central 
de todo el sistema, o al menos de su comprensibilidad como 
tal, el papel de la lógica y la física para los estoicos debió ser 
precisamente el de un entrenamiento para el pensamiento 
y la acción éticos. Pero en cierto sentido, lo contrario es aún 
más convincente: las actitudes subjetivas, su teatro, parecen 
secretar la teoría como un detritus que necesita ser 
retomado, precisamente en forma de un ejercicio nuevo o 
repetido, una dramatización renovada. Dejando de lado las 
laberínticas complicaciones del enredo con lo que aún se 
malinterpreta como Destino, me gustaría retener esto de la 
ética estoica en mis meditaciones anarquistas: descubrir si 
hay algo que afirmar en lo que nos confronta, en lo que 
encontramos. Al concluir un ensayo reciente, compartí el 
deseo de «afirmar algo, quizás todo, de nuestras 
condiciones actuales, sin recurrir al optimismo estúpido ni a 
la fe» (de Acosta, 2009: 34). Me gustaría profundizar 
especulativamente en la práctica de tales afirmaciones. 
Como dijo Gilles Deleuze: «o la ética no tiene ningún sentido, 
o esto es lo que significa y no tiene nada más que decir: no 
ser indignos de lo que nos sucede»47 (Deleuze, 1990: 49). Lo 

 

47 O, más oscuramente: “no ser inferior al acontecimiento, hacerse hijo de 

los propios acontecimientos” (Deleuze, 1987: 65). 



que encontramos no puede sino provocar reflexión; si 
puede, es decir, si lo permitimos, hay algo que afirmar, y esta 
afirmación es inmediatamente gozosa. Cómo podemos 
permitir reflexivamente que los acontecimientos, lugares, 
acciones, escenas, frases ‒«lo que nos sucede», en 
resumen‒ se desarrollen en dirección a la alegría es la 
pregunta, explícita o implícita, de todo ejercicio espiritual. 

Propongo, pues, una serie interconectada de fantásticos 
ejercicios espirituales: meditaciones para anarquistas, o 
sobre la anarquía. Supongo que han estado implícitos en 
todos los discursos anarquistas significativos hasta la fecha 
(incluyendo, por supuesto, a los muchos que no se han 
declarado anarquistas) (cf. de Acosta, 2009). Han estado 
ocultos, indirectamente, asumidos pero no expresados, en 
estos discursos. O al menos en gran parte de su recepción. 
En cada una de estas tres formas (o estilos) de ejercicio 

Lo fundamental es cierto uso de la imaginación ‒al menos 
la captación imaginativo‒ideal, la phantasia o phantasma 
estoica, del discurso escrito o hablado, y de lo que se da al 
pensamiento en la experiencia48. Así pues, nos ocupamos 
aquí de disposiciones experienciales, actitudes que al 
principio parecen subjetivas pero que en última instancia 

 

48 Sobre la fantasía y el fantasma, véase Inwood y Gerson (2008: 12). Como 

se evidenciará más adelante, también se plantea aquí la cuestión de la locura 

o la cotidianidad de hablarse a uno mismo, en silencio o en voz alta, y del 

reconocimiento concomitante de frases familiares y desconocidas, con sus 

diferencias. Abordaré este tema en un próximo ensayo. 



son anteriores a la separación de sujeto y objeto, y quizás 
incluso de lo posible y lo real. 

Pase lo que pase, estos ejercicios están disponibles. No 
opinaré sobre su importancia fundamental, especialmente 
sobre su relevancia para movimientos, grupos, estrategias o 
tácticas existentes. De qué manera y en qué medida estos 
ejercicios pueden aplicarse a otra actividad ‒si es que eso es 
posible‒, depende en última instancia de cada uno de 
nosotros, según las circunstancias en las que nos 
encontremos o a través de las situaciones que creemos. El 
carácter de estas meditaciones es el de una serie de 
experimentos o experiencias, cuyo resultado e importancia 
se desconocen al principio y quizás incluso al final. 

En lo que sigue, recurriré a textos y autores que 
precedieron a lo que hoy se llama anarquismo, o que fueron 
o son sus difíciles contemporáneos, para subrayar que lo que 
importa en las meditaciones anarquistas son las actitudes 
que presentan, no cualquier teoría o grupo real o posible 
que puedan eventualmente secretar. La importancia secreta 
de la anarquía reside en el cortocircuito que introduce 
interminablemente entre dichas actitudes y la acción, y 
viceversa: lo que se concibe erróneamente como 
espontaneidad. (O peor aún, «voluntarismo», en palabras de 
nuestros enemigos...) 

Quizás, entonces, la razón verdaderamente convincente 
para llamar a las tres formas de meditación estilos salvajes 



es que los anarquistas no tienen arconte, ni escuela, ni 
entrenamiento real ni modelos de estas actividades fuera de 
comunidades dispersas y temporales y de las vidas de 
individuos inusuales. Pero pueden ocurrir, y de hecho 
ocurren: interminablemente, sí, y también de forma 
informal, irregular e impredecible. Ese es su interés y su 
atractivo. 

 

 

Primer estilo salvaje: Daydream 

Un ensueño puede tomar la forma de una afirmación 
meditativa que nos guía en la lectura de los llamados 
escritores utópicos. De ellos, analizaré el más fascinante. Se 
trata de Fourier, con su taxonomía de las pasiones; con sus 
falansterios comunales; con su nueva tierra tropical, 
océanos de aigresel y su sistema solar caleidoscópico; en 
definitiva, con su futuro armonioso. ¿Qué podemos hacer 
hoy con semejante discurso? Una versión de este primer 
estilo salvaje se presenta de forma hermosa en las siguientes 
observaciones de Peter Lamborn Wilson: 

El futuro de Fourier impondría una injusticia a nuestro 
presente, ya que los Civilizados no podemos esperar 
presenciar más que un anticipo de la Armonía, si no fuera 
por su escatología sumamente original y algo 



descabellada. [...] Una de las cosas que podemos hacer 
con el sistema de Fourier es mantenerlo en nuestra 
conciencia y atención en forma de mandala, sin 
cuestionar si es literalmente cierto, sino si podemos 
lograr algún tipo de "liberación" a través de esta extraña 
meditación. El futuro devenir del sistema solar, con su 
reorganización de planetas para formar danzas de luces 
de colores, puede visualizarse como un adepto tántrico 
que utiliza un yantra de significado cosmogénico, como 
una meditación sufí sobre "fotismos" o series de luces 
visionarias, para enfocar e integrar nuestra propia 
realización individual del potencial de armonía dentro de 
nosotros, para superar nuestros "prejuicios contra la 
materia, que nos es representada como un principio vil" 
por filósofos y sacerdotes (Lamborn, 1998: 17‒17). 

De lo cual me gustaría retener al menos lo siguiente: 
primero, no podemos afirmar nada en el presente a menos 
que reconozcamos que el futuro es impensable, 
inimaginable. Fourier escribió, después de todo, que si 
nosotros, lamentables Civilizados, pudiéramos comprender 
las ramificaciones de todo el Orden Combinado, seríamos 
inmediatamente golpeados muertos (Fourier, 1996: 67). 
(Esto, por cierto, parece ser la razón por la que era más dado 
a los ejemplos sobre banquetes armonianos que a los de 
orgías armonianas). Entonces, con respecto a la acción 
directa, su intención es bastante clara: uno no construye la 
Armonía como tal, porque es inimaginable; uno construye la 



comuna, el falansterio. (Es por eso que gran parte de La 
teoría de los cuatro movimientos, por ejemplo, está 
dedicada a una discusión de fases de transición, p. ej., 
"Garantismo")49. Esta práctica se enfoca, sin embargo, a 
través de una contemplación en la que no estamos 
planeando un futuro que es, después de todo, imprevisible; 
Estamos soñando, fantaseando, pero de una manera 
peculiarmente concentrada, actuando sobre nosotros 
mismos en el presente. 

En segundo lugar, dejando de lado el futuro, se puede 
meditar de alguna manera sobre el sistema de Fourier. Y no 
solo sobre el sistema en su totalidad; quizás la forma más 
efectiva de esta afirmación meditativa que puedo 
mencionar es la que se centra en un único y 
excepcionalmente absurdo elemento de las especulaciones 
de Fourier: por ejemplo, la arquíbras, una cola prensil que, 
según él, los humanos desarrollarán, útil, como señala 
Lamborn Wilson, tanto para la recolección de fruta como 
para las orgías. O los dieciséis tipos de fresas, o el océano de 
limonada, o la antijirafa50. Fourier resulta tan asombroso 
cuando describe los ejércitos industriales de la Armonía 

 

49 Compárese, a esta luz, el delirante desplegable “Tabla del progreso del 

movimiento social” que abarca 80.000 años con las proposiciones 

absolutamente prácticas de la “Nota a los civilizados sobre la metamorfosis 

social venidera”. 

50 Véase (Fourier, 1996: 50n, 284). La antijirafa es uno de los nuevos 

animales de la Armonía, «un gran y magnífico sirviente cuyas cualidades 

superarán con creces las buenas cualidades del reno». 



como cuando revela repentinamente una de estas extrañas 
mónadas harmónicas a su público. 

Me parece que Lamborn Wilson sugiere una forma 
completamente distinta de leer y experimentar los escritos 
de Fourier que la crítica impaciente del llamado socialismo 
científico o la previsiblemente tolerante selección de otros 
socialistas y anarquistas. Centrarnos en lo sistemático, o lo 
que parece serlo, en Fourier es intentar recrear su trastorno 
preciso, entrenar nuestro pensamiento en los caminos de su 
lógica desquiciada, la voz de sus deseos, sin creer por ello en 
nada. Especialmente en la Armonía. Como escribió: «La 
atracción apasionada es la intérprete de la naturaleza» 
(Fourier, 1996: 189). Aceptaré esto solo si podemos 
concordar en que la interpretación ya es una acción, sobre 
nosotros mismos en primer lugar. (Por ejemplo, podría ser 
un uso saludable de las mismas facultades imaginativas que 
muchos desperdiciamos en transmisiones de video de un 
tipo u otro). 

Una afirmación meditativa similar podría permitir hacer 
buen uso del infame tratado de trabajo cero, bolo'bolo, de 
"PM". El texto comienza con una breve narrativa predictiva 
sobre la "substrucción de la máquina de trabajo planetaria" 
mediante la construcción de pequeñas comunas autónomas 
o bolos interconectadas en el bolo'bolo global. Llegamos, 
por cierto, con veintidós años de retraso; el bolo'bolo 
debería haber surgido en 1988. Sin embargo, la mayor parte 
de este tratado está ocupada por una serie de elementos 



sistemáticos que pueden convertirse en temas para 
Daydreams. Es el lenguaje de signos ideográfico de 
bolo'bolo, asa'pili, la serie IBU, BOLO, SILA, TAKU... cada uno 
acoplado a un ideograma inventado. Al igual que con los 
hexagramas del Clásico de los Cambios, cada encabezado 
encapsula e ilustra un concepto con un signo simple. 
Imaginen el uso de esta lengua franca artificial: los 
ideogramas y las extrañas palabras bisílabas podrían facilitar 
cierta traducción meditativa. IBU es y no es un ego; NIMA es 
y no es creencias; TAKU es y no es propiedad privada; YAKA 
es y no es un duelo. Y así sucesivamente. Ante los egos, las 
creencias, la propiedad privada o los duelos, siempre puedo 
realizar un ejercicio que los traduzca a asa'pili. Esto implica 
plantear, especular sobre la pregunta: ¿y qué haríamos con 
todo esto en bolo'bolo? Se dice que este lenguaje es de un 
futuro y, sin embargo, ya lo estamos usando, dándole un 
nuevo sentido o incluso nuevos mundos de sentido. 

La segunda serie sistemática ocurre solo una vez: es una 
increíble lista de bolos de muestra. “En una ciudad más 
grande, podríamos encontrar los siguientes bolos: Alco‒
bolo, Sym‒bolo, Sado‒bolo, Maso‒bolo, Vegi‒bolo, Lesbolo, 
Franko‒bolo, Italo‒bolo, Play‒bolo, No‒bolo, Retro‒bolo, 
Thaibolo, Sun‒bolo [...]”51

 Es nuevamente una operación 

 

51 “[...] Blue‒bolo, Paleo‒bolo, Dia‒bolo, Punk‒bolo, Krishna‒bolo, Taro‒

bolo, Jesu‒bolo, Tao‒bolo, Marl‒bolo, Necro‒bolo, Pussy‒bolo, Para‒bolo, 

Basket‒bolo, Coca‒bolo, Incapa‒bolo, HighTech‒bolo, Indio‒bolo, Alp‒

bolo, Mono‒bolo, Metro‒bolo, Acro‒bolo, Soho‒bolo, Proto‒bolo, Herb‒

bolo, Macho‒bolo, Hebro‒bolo, Ara‒bolo, Freak‒bolo, Straight‒bolo, 



lingüística al principio, lo cual es obvio ya que muchos de 
estos son juegos de palabras. Una vez que nos divertimos, la 
imaginación comienza su ensoñación lúdica. Una vez que el 
sufijo adquiere consistencia, estamos soñando otros sueños. 
Imagine, no solo Sado‒bolo y Maso‒bolo, sino las relaciones 
entre ellos. ¿Cómo son las fiestas en Dada‒bolo? ¿El arte de 
Tao‒bolo? ¿El dialecto de Freak‒bolo? Al igual que con las 
cosas, eventos o prácticas puntuales denotadas por los 
términos de asa'pili, tenemos una sensación inicial, pero 
nuestra imaginación es empujada a un nuevo y más 
voluptuoso nivel de complicación y creación al concebir cada 
bolo, su funcionamiento interno y las interrelaciones, o la 
falta de ellas, entre los bolos. 

En ninguno de los dos casos hay nada en qué creer. 
¡Ciertamente no en el bolo'bolo! Sostengo, más bien, que 
reunir y concentrar el proceso de pensamiento utilizando 
estos signos o ejemplos es aceptar su provocación, 
emprender una desviación, un détournement, del flujo 
imaginativo. Al hacerlo, descubrimos, paradójicamente, que 
tenemos nombres para relaciones de otro modo 
inimaginables. Estamos en una posición aún mejor para 
hacerlo que cuando el libro apareció por primera vez, ya 

 

Pyramido‒bolo, Marx‒bolo, Sol‒bolo, Tara‒bolo, Uto‒bolo, Sparta‒bolo, 

Bala‒bolo, Gam‒bolo, Tri‒bolo, Logo‒bolo, Mago‒bolo, Anarcho‒bolo, 

Eco‒bolo, Dadabolo, Digito‒bolo, Subur‒bolo, Bom‒bolo, Hyper‒bolo, 

Rock n'‒ bolo, etc. Además, también existen los buenos y viejos bolos 

regulares, donde la gente vive vidas normales, razonables y saludables (sean 

lo que sean)” (PM, 1985: 80‒1). 



que, según su cronología, el bolo'bolo ya debería haber 
sucedido. Así que los más crédulos entre nosotros, esas 
almas infelices que esperan una versión anarquista de 2012 
o del Apocalipsis de Juan, se quedarán perplejos y 
decepcionados. Ya no puede leerse como un libro sobre 
(risas, por favor) «la coyuntura actual». Dos décadas 
mayormente infelices lo han devuelto a su forma fetal: un 
deseo, un sueño loco, que modela su locura de manera 
ejemplar, precisamente al atraernos a sus códigos. Cada 
ideograma, el nombre de cada bolo, es una mónada. 
Comprenderlo meditativamente es alcanzar una perspectiva 
de lo que de otro modo sería imposible: ser testigo del 
bolo'bolo. Solo cuando usamos estas mónadas sin remedio, 
pueden tener un efecto en nuestro pensamiento en el 
acontecimiento: un uso saludable de lo que Bergson llamó la 
función fabuladora, quizás incluso lo que Freud concibió 
como el cumplimiento de deseos que conllevan los sueños. 

Otro tipo de ensoñación, la negación meditativa, se 
manifiesta de forma similar, como una evocación de 
imágenes poderosas, casi impensables, de destrucción, en 
concreto de consumo. Considero paradigmático este 
extraño pasaje de Max Stirner: 

Alrededor del altar se alzan los arcos de la iglesia, y sus 
muros se extienden cada vez más. Lo que encierran es 
sagrado. Ya no puedes alcanzarlo, ya no puedes tocarlo. 
Gritando con el hambre que te devora, deambulas por 
estos muros buscando lo poco profano. Y los círculos de 



tu recorrido se amplían cada vez más. Pronto esa iglesia 
abarcará el mundo entero, y serás empujado al límite. Un 
paso más y el mundo de lo sagrado habrá vencido: te 
hundirás en el abismo. Por lo tanto, ten valor mientras 
aún es tiempo, no deambules más por lo profano donde 
ahora se alimenta seco, atrévete a dar el salto y atraviesa 
las puertas del santuario mismo. Si devoras lo sagrado, lo 
has hecho tuyo. Digiere la hostia sacramental y te 
librarás de ella (Stirner, 1995: 88‒9).  

Este es quizás el más excesivo de muchos pasajes similares 
en El único y su propiedad. ¿Cuál es el estatus de este 
discurso? ¿Quién habla aquí? ¿Qué yo se dirige a mí, 
presentando sus ideas como mías? ¿Qué es el altar, la 
iglesia, sus muros? ¿Qué es exactamente lo sagrado? ¿A qué 
hambre se refiere aquí? ¿A la valentía? ¿Qué implica en la 
práctica este acto aparentemente metafórico de comer? Tal 
como las he planteado, de forma abstracta, estas preguntas 
son incoherentes. Propongo más bien que el interés de 
pasajes como estos, su importancia en el texto de Stirner, 
radica en que, funcionando como modelo, permiten 
proyectar un patrón de pensamiento paralelo sobre uno o 
más conjuntos de circunstancias dadas. Esta meditación 
podría ayudarme a despojarme de mi lealtad a un estúpido 
grupo político al que he cometido el error de unirme; o 
podría salvarme de un nocivo lugar común de moralidad 
sexual. En cada caso encontraría el elemento sagrado, 
identificaría su voluntad de poder, sentiría mi impotencia 



por un momento (“hambre”) y luego atacaría con valentía, 
deshaciendo la lógica sacrificial que me había poseído. 

La diferencia entre la afirmación meditativa y la negación 
radica en que, al afirmar, imagino activamente un futuro que 
no considero real; exploro sus detalles para actuar según mi 
propia imaginación, según mi proceso de pensamiento, y 
para contraer otros hábitos. En la negación, como en la 
afirmación, no hay futuro, solo este presente que debo 
vaciar de su significado. Esta meditación es un proceso de 
vaciamiento, una limpieza de estupideces. Es lo que hago 
cuando no encuentro nada que afirmar en el presente52. 

Esa no es la única forma que puede adoptar una negación 
meditativa. A lo largo de El único y su propiedad, Stirner 
también despliega innumerables frases breves y concisas 
que no son imaginativas, sino casi actos de habla, casos de 
una especie de acción directa disruptiva en el discurso: «No 
me aparto tímidamente de tu propiedad, sino que la 
considero siempre como mi propiedad, en la que no necesito 
'respetar' nada. ¡Por favor, haz lo mismo con lo que llamas 
mi propiedad!» (Stirner, 1995: 220). «No amo [al mundo], lo 
aniquilo como me aniquilo a mí mismo; lo disuelvo» (ibid., 
262). No sé qué podría seguir a tales afirmaciones, aunque 
algo debe suceder. Estas frases podrían decirse 

 

52 Ya he comentado este pasaje, en referencia a la imaginería alimentaria 

relacionada en Nietzsche, en mi libro “Cómo el agitador come dioses” (de 

Acosta, 2009). 



irónicamente en voz alta a un interlocutor grosero como 
señal de una distancia necesaria; también podrían pensarse 
en silencio, como otros tantos elementos disponibles de un 
tetrafármaco egoísta que podría recordarnos a nosotros 
mismos incluso en los momentos más alienantes53. El yo que 
habla en el texto de Stirner se ofrece con frecuencia como 
una propiedad común, es decir, no como una propiedad en 
absoluto. Es un modelo, un caso. Está ahí para ser retomado, 
imitado, si tenemos el coraje de ser los egoístas confesos 
que podríamos ser. Stirner no describía el mundo, actuaba 
sobre él; así que nosotros también podríamos actuar si 
estudiamos y nos entrenamos en tales ejercicios imaginarios 
y discursivos. Al igual que el anarquismo, el egoísmo no se 
puede enseñar, solo modelar y quizás imitar. 

 

 

Segundo estilo salvaje: excursión 

Aunque la lectura cuidadosa y generosa es vital para las 
meditaciones anarquistas, los ejercicios que describo 
también podrían adoptar la forma de concentraciones de 
pensamiento desarrolladas no a través de la interacción con 
el discurso escrito o hablado, sino con la materialidad de los 
lugares. En meditaciones afirmativas o negativas, la cuestión 

 

53 Me refiero, por supuesto, al tetrapharmakon epicúreo o “cura en cuatro 

partes”, el epítome más breve de su filosofía. 



reside en otra actitud, otro tono de pensamiento, otra voz. 
Y leer libros extraños es solo una forma de lograrlo. Una 
segunda forma de ejercicio, la Excursión de Campo, es una 
especie de antropología especulativa de espacios 
geográficos. La desarrollaré mediante un análisis detallado 
de un ejemplo, tanto por su riqueza como porque supongo 
que muchos de mis lectores desconocen su fuente: un texto 
reciente de quien fuera defensor del "comunismo nihilista". 
En un tono que a veces evoca a Bakunin, a veces a Bataille, 
"Frére Dupont", el autor seudónimo de "Ser especie", 
propone que la revuelta es una especie de constante 
antropológica. Corresponde no tanto a las organizaciones 
que buscan provocarla, o al menos estimularla y canalizarla, 
sino más bien a una dimensión existencial de lo humano. 
Tomando prestado de otro léxico, diría que para Dupont la 
rebelión es antropogenética. «Los aspectos no teorizados y 
no incluidos de la existencia humana son [sic] nuestra 
plataforma» (Dupont, 2007: 47). Supongo que el término 
«plataforma» se usa aquí con ironía. ¿En qué consiste 
entonces este proyecto irónico? «Nuestro propósito es 
desarrollar un sujeto salvaje [...]» (ibid.). Bien: ¿cómo se 
desarrolla este sujeto? 

Dejando de lado, quizá incluso ignorando, los 
procedimientos de la antropología científica o de la 
arqueología, Frere Dupont ingresa a un sitio arqueológico en 
el este de Inglaterra e informa: 



Es mediodía del diez de mayo. Corría el año dos mil seis. 
Estoy agachado, con las manos apoyadas en el suelo de 
piedra, en el Pozo Uno de las Tumbas de Grime, un complejo 
minero de sílex neolítico recuperado en Breckland, Norfolk. 
He elegido este lugar para comenzar mi investigación sobre 
la tendencia de la sociedad a modificarse a través de las 
actividades que emprende en respuesta a sus propios 
límites. Me he preguntado si esta tendencia a la 
transformación a partir de la estabilidad se explica en 
términos de una sensación motivacional de carencia y/o de 
abundancia (ibid., 48). 

La pregunta que plantea Dupont podría entenderse como 
perteneciente a la filosofía política, la ética, la antropología 
o cualquier otra disciplina. También es, por supuesto, una 
variante de la vieja pregunta anarquista sobre el origen de la 
forma estatal y la política autoritaria: la concentración 
institucionalizada del poder54. Este texto conlleva la inusual 
sensación de un pensamiento situado («He elegido este 
lugar»), la inusual idea de que importa dónde uno está 
cuando piensa; o, de nuevo, la fantástica intuición de que 
uno puede concebir las actividades que se han desarrollado 
en un lugar, incluso miles de años después: 

 

54 La organización social “centrípeta”, es decir, cuyo surgimiento Pierre 

Clastres intentó comprender en los ensayos reunidos en La sociedad contra 

el Estado (1989). 



Estoy agachado en el Pozo Uno del complejo. Está 
oscuro porque los custodios del sitio han puesto un 
techo sobre el sitio, pero hace cuatro mil años, al 
mediodía, en un día como hoy en la brillante luz del 
verano, las paredes de tiza serían deslumbrantemente 
intensas. Para aumentar este efecto, los mineros 
construyeron paredes angulares de los escombros de tiza 
en la superficie del pozo para reflejar aún más la luz hacia 
abajo en las galerías. Mi primera impresión es la 
apreciación de los mineros por el proceso real de la 
minería como una actividad en sí misma, que debieron 
haber valorado en su sociedad por encima del sílex que 
se extraía. También sentí una conciencia de su creación 
de una arquitectura, su tallado de espacios subterráneos 
y las separaciones y conexiones entre estos y el mundo 
superior. Algo cohibido, me agacho en el centro del pozo 
y anuncio mi tesis corta, preparada, "la organización 
aparece solo donde la existencia se frustra" (Dupont, 
2007: 51). 

Los tres componentes clave de este ejercicio parecen ser 
la ubicación en un lugar desconocido y significativo ("Estoy 
agachado"), el compromiso afectivo con la historia y la 
disposición del espacio ("Mis primeras impresiones [...] Sentí 
una conciencia..."), y la introducción consciente y explícita 
de lo que de otro modo sería una "tesis" abstracta en esa 
experiencia ("Yo [...] anuncio"). Sugiero que al hacerlo se 
introduce un elemento aleatorio en el pensamiento, una 



tendencia que se despliega, al menos en este caso, en 
soledad. Tal vez el lugar y su reconstrucción intuitiva actúan 
como una especie de proceso primario externalizado en la 
especulación, influyéndola o declinándola. Es un momento 
analítico. No: ¿qué significa esta tesis? Sino: ¿qué significa 
que la haya dicho aquí? Dupont ofrece la tesis a las paredes 
mudas del pozo. Y entonces algo sucede: un nuevo 
pensamiento. La "tesis" se espesa, adquiriendo una nueva 
consistencia. 

La organización solo aparece donde la existencia se ve 
frustrada [...] Y la existencia solo aparece donde la 
organización se ve frustrada. Pero ¿se debe esto a que la 
aparición de la existencia‒en‒revuelta es un movimiento 
constituido negativamente (una mera inversión de lo que es, 
una sustanciación de las posibilidades de la forma), o es una 
indicación de una crisis dentro de la organización, la ruptura 
de la celebración/definición de la escena ‒o más bien, es la 
recurrencia de la existencia‒contra‒la‒estructura‒presente 
un indicio de la organización aún por venir? La pregunta aquí 
concierne a la captura y el retorno ‒la posibilidad de volver 
a una etapa previa donde los problemas de cualquier 
estructura dada, o de la estructura misma, aún no han 
aparecido (ibid., 56). 

Lo que Dupont descubrió, quizás, es una forma de recrear 
imaginativamente precisamente lo que se ha perdido de los 
pueblos prehistóricos: su anarquía: una especie de actitud 
desaparecida modelada de nuevo. Dupont no pretende 



decir la verdad de esos pueblos. ¿Quién podría afirmar saber 
lo que pensaban? ¿O incluso si experimentaran el 
pensamiento como una facultad relativamente autónoma, 
la presuposición, por cierto, de todas nuestras divertidas 
discusiones sobre la «teoría»? Más bien, especulando en un 
lugar que todavía les pertenece, y dejando que la 
especulación siga siendo lo que es ‒una alucinación, en 
última instancia‒, él o ella pasa a una reconstrucción 
especulativa o arqueológica de nuestros propios problemas. 
Dupont es capaz de especular sobre alguna transformación 
neolítica de la existencia a la organización (sea lo que sea 
que esto signifique, supongo que tiene que ver con la 
estabilización de protoestados, estructuras rituales, 
divisiones del trabajo, etc.) en la medida en que él o ella 
localiza, imaginativamente, elementos análogos o incluso 
genealógicamente relacionados en nuestro presente. Es 
decir, ¡el vasto, impensado pero accesible trasfondo de la 
tesis! Podría resumir ese trasfondo haciendo referencia a 
una sensación: la terrible sensación de que el grupo en el 
que uno se encuentra se está volviendo rígido, estático, de 
que se está desarrollando una jerarquía, hierogamia o 
hierofanía donde inicialmente solo existía algún tipo de 
parentesco o amistad. El lugar (aquí, el pozo) concreta, 
materializa o fundamenta el pensamiento de una manera 
provisional, momentánea, pero notable. ¿Podría ser este el 
nacimiento del sujeto salvaje? 



En otra parte del libro, Dupont cita a Krishnamurti: «La 
meditación consiste en descubrir si existe un campo que no 
esté ya contaminado por lo conocido» (ibid., 114). Sea cual 
sea el significado de esta afirmación en su contexto original, 
entiendo que Dupont sugiere que siempre necesitamos 
nuevas prácticas de pensamiento, nuevas contemplaciones, 
que nos habitúen a superar nuestro sentido común, 
profundamente limitado, sobre lo humano, lo que el ser 
humano o sus sociedades pueden hacer y ser. El campo, 
entonces, en este ejemplo es tanto el pozo como la actitud 
o los deseos que uno lleva allí, aunque estos últimos solo se 
hagan evidentes en el pozo. 

En resumen, se trata de una antropología tentativa55, 
abiertamente especulativa e intuitiva. El interés de sus 
enunciados no reside en su valor de verdad, sino en su 
importancia, su éxito: su éxito, como se dice de una 
expresión performativa. Son felices si pueden recrear 
meditativamente parte o la totalidad de un momento 
antropogenético fantástico en un presente que, a su vez, se 
vuelve fantástico. 

 

 

55 ¡Que alguien pueda hablarle a una pared ya es un hecho maravilloso e 

irreductible de una futura antropología anarquista! Este discurso mágico, la 

contraparte natural de hablarse a uno mismo, también pertenece a un ensayo 

futuro. 



 

Tercer estilo salvaje: Psicogeografía 

Un tercer estilo salvaje lleva como nombre un término 
situacionista, que ellos definieron así: 

Psicogeografía: el estudio de los efectos específicos del 
entorno geográfico (organizado conscientemente o no) 
sobre las emociones y el comportamiento de los 
individuos (Knabb, 2006: 52). 

Sin embargo, lo entiendo de forma algo diferente, ya que 
la cuestión no es simplemente comprender los efectos, sino 
actuar sobre ellos, generar otros efectos en la medida en 
que uno se vuelve capaz de experimentar lugares y espacios 
de manera diferente56. Se podría ver este estilo como una 
combinación compleja del primero (especialmente la 
afirmación) y el segundo (aunque la antropología 
especulativa aquí no se refiere al pasado, sino a una 
perspectiva de nuestro mundo). Una primera forma simple 
de psicogeografía podría retomar, por ejemplo, las largas 
listas que Kropotkin hizo de lo que en su presente ya 
manifestaba la ayuda mutua: bibliotecas públicas, el sistema 

 

56 Cabe señalar aquí que la definición, en francés, parece ambigua en cuanto 

a si son los efectos o el estudio de los efectos lo que influye en nuestra vida 

afectiva. Sin embargo, la definición conjunta de «psicogeográfico» deja 

claro que se trata de la «acción directa» del entorno sobre la afectividad. 

Compárese con Internationale Situationniste (1997: 13). 



postal internacional, cooperativas de todo tipo (Kropotkin, 
1955: Capítulos 7 y 8, et passim). Kropotkin argumentó que 
la ayuda mutua es una constante evolutiva, tan genérica y 
vital como la competencia, o lo que se llamó la lucha por la 
existencia. Pero nos equivocaríamos si pensáramos que sus 
libros, ensayos, discursos, etc. tenían como único modo 
retórico el que quizás sea más evidente en una primera 
lectura, el de la prueba científica. Sus ejemplos, sus 
repetidas y extensas enumeraciones de casos reales de 
ayuda mutua, ofrecen un mundo completamente nuevo, 
una sintomatología inquietante de un mundo familiar. Es 
nuestro mundo, visto a través de una lente nueva y clara57. 
Uno podría entonces viajar a los lugares revelados en este 
nuevo mundo, edificios o eventos, y meditar sobre la 
actividad allí para finalmente captar lo que es anarquista en 
ellos inmediatamente y no potencialmente. Me refiero a lo 
que coloquialmente se llama "pasar el rato". Ir a la biblioteca 
pública, por ejemplo, sin otra razón que presenciar lo que 
hay de anárquico en ella, o, de nuevo, a una comida 
compartida. Esta práctica implica otra forma de habitar 
espacios familiares. Saca a relucir lo que en ellos es 
inquietantemente, porque tendencialmente, anárquico. 

 

57 Quizás entonces una referencia más relevante no sea la ciencia, sino la 

ciencia ficción. Como escribió Deleuze sobre el empirismo de Hume: 

«Como en la ciencia ficción, uno tiene la impresión de un mundo ficticio, 

ajeno, visto por otras criaturas, pero también el presentimiento de que este 

mundo ya es nuestro, y estas criaturas, nosotros mismos» (Deleuze, 2001: 

35). 



Multiplica nuestros sitios de acción y compromiso y podría 
dar forma a nuestras intervenciones allí. 

Los interesados podrían ampliar el alcance de este 
ejercicio, haciendo que el objetivo no sea solo la llegada a 
los lugares de ayuda mutua (u otras actividades anárquicas), 
sino también el viaje. Aquí, de nuevo, cobra relevancia un 
término situacionista: la deriva, ese «comportamiento 
experimental» (Knabb, 2006: 52) de deambular por un 
espacio urbano sin un destino determinado. Supongo que si 
uno empieza a dominar la afirmación de ciertos lugares 
como anárquicos, podría empezar a ampliar el alcance del 
ejercicio, meditando mientras camina, monta en bicicleta o 
en autobús, afirmando ahora formas de movimiento, escape 
o evasión, así como vuelos creativos de la imaginación. 
Pronto, muchos lugares del espacio urbano emergerán, 
desvinculados de su cotidianidad, como extraordinarios: 
lugares de intensidad o de anarquía virtual. (Pienso aquí, por 
ejemplo, en la gran importancia que algunos amigos le dan 
a visitar ciertos contenedores de basura). 

De hecho, es probable que los ejemplos preferidos de 
Fourier hayan surgido de esta manera. Al leer sus mejores 
descripciones de la armonía, encontramos innumerables 
desfiles. Planifica procesiones armonianas: «Serie de 
desfiles: En un cantón social, todos los miembros de la 
falange industrial [...] se dividen en 16 coros de diferentes 
edades; cada coro está compuesto por 2 cuadrillas, una de 
hombres y otra de mujeres, lo que hace un total de 32 



cuadrillas, 16 masculinas y 16 femeninas, cada una con sus 
distintivos estandartes, decoraciones, oficiales y trajes, 
tanto para invierno como para verano» (Fourier, 1996: 293). 
Es extraño y encantador suponer que todo esto comenzó 
con el solitario comerciante Charles Fourier observando el 
paso de un desfile militar, inventando espontáneamente su 
versión de este ejercicio al preguntarse: ¿qué podemos 
hacer con las pasiones puestas en marcha en esta 
formación? Parece que a esta gente le gustan los disfraces, 
la exhibición, la fanfarria y los movimientos grupales 
ordenados. ¿Cómo encajan estas pasiones en la Armonía, 
dado que la restricción para pensar armoniosamente es 
afirmar cada pasión? Una vez planteada la pregunta, nuestra 
experiencia revela los detalles que deben reorganizarse 
meditativamente. Para Fourier, los desfiles no solo son una 
gran diversión; también presagian la organización serial de 
la Orden Combinada. «Toda esta pompa puede considerarse 
innecesaria para el cultivo de flores y frutas, trigo y vino, etc., 
pero las baratijas y los títulos honoríficos no cuestan nada, y 
son incitaciones a un mayor entusiasmo en el trabajo de la 
Serie» (ibid., 299). «Al final, llegarás a reconocer que no hay 
pasiones malas o inútiles, y que todas las características son 
buenas en sí mismas, que todas las pasiones deben 
intensificarse, no moderarse» (ibid., 303). La psicogeografía 
podría mostrarnos dónde puede florecer cada pasión, 
intensificada. 



Una noche, a mediados de los noventa, cené con Peter 
Lamborn Wilson. Hablamos de Fourier y él me habló de un 
grupo de amigos que partieron de Nueva York rumbo a 
Canadá en una expedición cuyo objetivo era desencadenar 
el nacimiento de la Corona del Norte, ese «anillo de luz 
brillante» que, en el sistema de Fourier, «aparecerá tras dos 
siglos de orden combinado» (ibid., 33‒4). No recuerdo todos 
los detalles, pero, dado que han pasado quince años y la 
Corona del Norte aún no ha emergido, me pregunto qué 
pudo haber significado este viaje para sus participantes. 
Recuerdo las grandes y catastróficas migraciones tupí del 
siglo XVI, documentadas por Hélène Clastres: ambiguas 
peregrinaciones de pueblos enteros que abandonaron un 
estilo de vida triste y sedentario y se marcharon 
(¡literalmente!) en busca de una tierra de inmortalidad que 
esperaban encontrar en los Andes o al otro lado del 
Atlántico (Clastres, 1995: 49‒57). O eso se dice.  

Leemos sobre tales viajes y quizás los concebimos como 
inútiles, incluso fanáticos. Suponemos, quizás, que eran 
principalmente religiosos, pasando por alto lo notable de la 
absoluta deserción del trabajo agrícola, las costumbres 
matrimoniales, etc. La religión podría ser el discurso 
operativo y el profetismo el mecanismo de poder, pero la 
práctica vivida parece algo completamente distinto: «La 
búsqueda de la Tierra‒Sin‒Mal es [...] la negación activa de 
la sociedad. Es un ascetismo genuinamente colectivo» (ibid., 
56). ¿Deberíamos decir que los pobres tupí fueron 



engañados por sus propios profetas? ¿Y si el viaje fuera su 
propia razón? ¿Cómo experimentaron los tupí lo que 
Clastres llama la «autodestrucción» de sus propias 
sociedades? ¿Qué pudieron sentir y pensar los vagabundos 
de los que me habló Lamborn Wilson mientras se dirigían al 
norte?58  

 

 

Intersticios 

Permítanme volver a la pregunta: "¿Cómo se organizan los 
anarquistas postestructuralistas?". He sugerido que lo que 
quizás no se pensó fue la presuposición de la separación. En 
este caso, eso significaba que el objetivo principal del juego, 
la intersección teoría‒práctica, debía ser (encarnar o 
asemejarse a) la organización o una organización. Aquí 
recuerdo la tesis de Dupont: la organización surge donde la 
existencia se ve frustrada. ¿Podríamos reescribir esa última 
palabra con la frase «separado de sí mismo»? 

De hecho, mis tres estilos salvajes se refieren a formas de 
existencia que son más y menos que organizaciones, o, para 
ser directos, organismos, ya que en el fondo hilomórfico 
inconsciente del esquema, la teoría es el alma, la práctica es 
el cuerpo y el progreso es la salud del organismo. Sostener 

 

58 ¿Sería exagerado escribir que tal vez sintieron de nuevo la Tierra? 



que las meditaciones anarquistas son intersticiales es 
proponer que algo o alguien prospera y pulula delante, 
detrás, entre, dentro y entre los lentos complejos de teoría‒
práctica que llamamos organizaciones. La pregunta vital es: 
¿acaso las organizaciones hacen algo en absoluto? ¿O son 
algo así como remanentes, los torpes caparazones de lo que 
se ha hecho y ya se está haciendo? David Hume escribió: «El 
principal beneficio que resulta de la filosofía surge de 
manera indirecta y procede más de su influencia secreta e 
insensible que de su aplicación inmediata» (Hume, 2008: 
104). Una influencia secreta e insensible: eso es todo lo que 
reivindicaría para mis estilos salvajes. Son buenas prácticas, 
y buena práctica. No dictan la acción; La acción tiene su 
propia razón y su propio modelo. Pero han tenido una 
influencia duradera, indirecta e imperceptible en lo que 
hacen los anarquistas y muchos otros. 

A diferencia de una teoría que, intencional o 
accidentalmente, postula un estado ideal o una meta, 
carecen de una teleología implícita o explícita. Desde hace 
tiempo considero, y sigo convencido, que no se gana nada 
postulando una meta para la acción, salvo en el sentido más 
irreductiblemente local (¡e incluso entonces!). Aunque 
tengo mis razones para mantener esta proposición casi 
metafísica, me limitaré aquí a destacar el fenómeno 
contemporáneo de las acciones políticas no ideológicas, que 
casi en su totalidad podrían llamarse tácticas sin estrategias. 
O incluso: actos puntuales que se desvinculan del ámbito 



táctico de la política militante y militarizada. Prefiero no 
considerar tales acciones como prácticas que requieran 
interpretación teórica. Si hay algo digno de elogio en ellas, 
es que son experimentos descabellados: "¿Qué sucede 
cuando hacemos esto?". Se instalan, imposiblemente, lo 
admito, del lado de la existencia, e intentan permanecer 
allí59. 

Esa es su virtud, o al menos su contribución a la virtud. 
Cualesquiera que sean sus efectos, ejemplifican en el 
pensamiento ese aspecto de la práctica anarquista llamado 
acción directa. Las famosas y patéticas tesis de la bondad 
innata de los humanos o de una utopía futura quizás no 
tengan otro valor que su papel como temas de meditación y 
afirmación en el presente. Hume, de nuevo: «El principal 
triunfo del arte y la filosofía: refina insensiblemente el 
temperamento y nos señala las disposiciones que debemos 
esforzarnos por alcanzar, mediante una inclinación mental 
constante y un hábito repetido» (ibid., 105). Este tipo de 
acción directa, tal como impregna nuestras vidas, puede 
tener éxito o fracasar. En la medida en que tenga éxito, 
vamos camino de la anarquía. En la medida en que fracase, 
también tendrá éxito, aunque de una manera más local. 

 

59 No es casualidad que algunos anarquistas y comunistas hayan planteado 

recientemente el problema de lo que provocativamente llaman “antipolítica”. 



Hemos doblado nuestra mente, como escribió Hume, y 
hemos hecho la vida “divertida” (ibid., 113)60.  

 

 

Referencias 

Acosta, Alejandro de. (2009) “Dos preguntas indecidibles para un 
pensamiento en el que todo vale”. Contemporary Anarchist 
Studies (Amster et al., Eds.) Nueva York: Routledge. 

‒‒ (2009) “Cómo el agitador devora a los dioses”, Anarquía: un 
diario del deseo armado, 67 (primavera). 

Aurelius, Marcus. (1983) Meditaciones. Indianápolis: Hackett. 

Clastres, Hélène. (1995) La tierra sin mal. Chicago: University of 
Illinois Press. 

Clastres, Pierre. (1989) La sociedad contra el Estado. Nueva York: 
Zone Books. 

Dupont, Frère. (2007) Especies en estado de ser y otras historias. 
Ardent Press. 

Dupont, Monsieur. (2009) Comunismo nihilista. Ardent Press. 

Deleuze, Gilles. (1990) Lógica del sentido. Nueva York: Columbia. 

 

60 Quizás la diversión sea lo único que vale la pena esperar. 



‒‒ Diálogos. (1987) Nueva York: Columbia University Press, 1987. 

‒‒ (2001) “Hume”. En Pura Inmanencia. Nueva York: Zone Books. 

Fourier, Charles. (1996) La teoría de los cuatro movimientos. Nueva 
York: Cambridge. 

Graeber, David. (2004) Fragmentos de una antropología 
anarquista. Chicago: Prickly Paradigm Press. 

Hadot, Pierre. (2004) ¿Qué es la filosofía antigua? Cambridge: 
Harvard University Press. 

‒‒ (1995) “Ejercicios Espirituales”. La filosofía como forma de vida. 
Blackwell. 

Hume, David. (2008) “El escéptico”. Ensayos selectos. Nueva York: 
Oxford. 

Situationniste internacional. (1997) Edición aumentada. Biblioteca 
Arthème Fayard. 

Inwood, Brad., y Lloyd P. Gerson., Eds. (2008) El lector estoico. 
Indianápolis: Hackett. 

Knabb, Ken., Ed. (2006) Antología Internacional Situacionista. 
(Edición revisada y ampliada) Berkeley: Oficina de Secretos 
Públicos. 

Kropotkin, Petr. (1955) Ayuda mutua. Boston: Extendiendo 
horizontes. 



Lacan, Jacques. (2007) El otro lado del psicoanálisis. Nueva York: 
Norton. 

Lamborn Wilson, Peter. (1998) Escape del siglo XIX. Nueva York: 
Autonomedia. 

PM (1985) bolo'bolo. Nueva York: Semiotext(e). 

Stirner, Max. (1995) El único y su propiedad. Nueva York: 
Cambridge. 

  



 

 

 

 

 

VII. HACIA UNA TEORÍA CINEMATOGRÁFICA 
ANARQUISTA: REFLEXIONES SOBRE LA POLÍTICA DEL CINE 

 

Nathan Jun 61
 

 

Prefacio 

El cine, al igual que el arte en general, es tanto un género 
artístico como una institución político‒económica. Por un 
lado, está el cine, un medio que difunde imágenes en 

 

61 Nathan Jun es profesor adjunto de filosofía y coordinador del programa 

de filosofía en la Universidad Estatal del Medio Oeste en Wichita Falls, 

Texas. Es coeditor (con Shane Wahl) de Nuevas Perspectivas sobre el 

Anarquismo (Lexington, 2009) y (con Daniel Smith) de Deleuze y la Ética 

(Edinburgh University Press, próxima publicación, 2010), y autor de 

Anarquismo y Modernidad Política (Continuum, próxima publicación, 

2011). También ha publicado y presentado ampliamente sobre los temas del 

posestructuralismo y el anarquismo clásico. 



movimiento mediante la proyección de luz a través del 
celuloide sobre una pantalla. Las películas individuales, o 
"películas", a su vez, son objetos estéticos discretos que se 
distinguen y analizan en función de su forma y contenido. 
Por otro lado, está la industria cinematográfica: la compleja 
red de aparatos artísticos, técnicos y económicos que 
planifican, producen, comercializan y exhiben películas al 
público. Desde sus inicios, tanto los aspectos estéticos como 
los políticos del cine han sido objeto de diversas formas de 
análisis teórico, que a su vez han sido objeto de crítica. En 
este artículo, ofrezco un breve resumen de estos análisis y 
críticas, seguido de un esbozo de un enfoque alternativo a la 
teoría cinematográfica. Basándose en las ideas de Foucault 
y Deleuze, esta teoría cinematográfica "anarquista" busca 
presentar una metodología crítica viable, a la vez que 
dilucida el potencial liberador del cine. 

 

 

I. La política de la teoría cinematográfica: del humanismo 
a los estudios culturales 

Antes de su surgimiento como disciplina académica 
diferenciada en la década de 1970, los estudios 
cinematográficos podían dividirse, a grandes rasgos, en dos 
campos distintos pero estrechamente relacionados: el 
humanismo, que analizaba el cine en términos de su 
promoción u oposición a los valores clásicos de la Ilustración 



(p. ej., libertad y progreso), y diversas escuelas de 
formalismo, que se centraban en los elementos formales, 
técnicos y estructurales del cine en general, así como de 
películas individuales62. Como señala Dana Polan, los críticos 
humanistas oscilaban con frecuencia entre el escepticismo 
hacia el cine y una profunda, incluso hiperbólica, adulación 
hacia él (Polan, 1985: 159). Para algunos, el cine 
representaba “la muerte de la cultura en beneficio de una 
civilización de masas corrupta y degradante” (ibid.)63. Para 
otros, el cine no mató la cultura tanto como la democratizó 
al desestabilizar el estatus privilegiado y elitista del arte (cf., 
Cavell, 1981). En última instancia, sin embargo, “las 
posiciones a favor y en contra se fusionan en su terreno 
común de presupuestos originarios: entienden el arte como 
redención, transporte, oferta utópica” (Polan, 1985: 159). 

Al igual que los humanistas pro‒cine, los críticos 
formalistas enfatizaron la profundidad artística y la 
integridad del cine como género. (Esto es especialmente 
cierto en la teoría del autor, según la cual las películas son 
expresiones de las ideas, pensamientos y emociones únicas 
de sus directores; Staples, 1966–67: 1–7). Sin embargo, a 
diferencia del humanismo, el formalismo se ocupó 
principalmente de analizar los vehículos o mecanismos por 

 

62 Para una excelente visión general del formalismo en la teoría 

cinematográfica, véase (Andrews, 2000: 341‒51). 

63 Véase, por ejemplo, Leavis (1952). Sobre el rechazo de Leavis al cine y 

a la cultura de masas en general, véase Mulhern (1979). 



los cuales el cine, a diferencia de otros géneros artísticos, 
genera contenido. Esta preocupación dio lugar, a su vez, a 
varias teorías evaluativas e interpretativas que privilegiaron 
los elementos formales del cine (p. ej., cinematografía, 
edición, etc.) por encima de sus elementos narrativos o 
temáticos (cf., Arnheim, 1997, 1989; Bazin, 1996, 1967; 
Eiseinstein, 1969; Kracauer, 1997; Mitry, 1997). 

A diferencia de los humanistas optimistas y los formalistas 
apolíticos, los críticos marxistas de la Escuela de Frankfurt 
analizaron el cine principalmente como una institución 
sociopolítica, específicamente, como un componente de la 
represiva y mendaz "industria cultural". Según Horkheimer y 
Adorno, por ejemplo, las películas no se diferencian de los 
automóviles o las bombas; son mercancías que se producen 
para ser consumidas (Horkheimer y Adorno, 1993: 120‒
167). "La tecnología de la industria cultural", escriben, "[es] 
simplemente el logro de la estandarización y la producción 
en masa, sacrificando todo lo que implicara una distinción 
entre la lógica del trabajo y la del sistema social" (ibid., 121). 
Antes de la evolución de esta industria, la cultura operaba 
como un foco de disenso, un amortiguador entre el 
materialismo desenfrenado por un lado y el fanatismo 
primitivo por el otro. Tras su mercantilización total, la 
cultura se convierte en una cultura de masas cuyas películas, 
televisión y periódicos subordinan todo y a todos a los 
intereses del capitalismo burgués. La cultura de masas, a su 



vez, reemplaza al propio sistema de trabajo como principal 
vehículo de la alienación y la totalización modernas. 

Al ampliar el análisis marxista‒leninista del capitalismo 
para abarcar todo el espacio social, Horkheimer y Adorno 
socavan gravemente la posibilidad de una resistencia 
significativa a este. Desde su punto de vista, la lógica de la 
Ilustración alcanza su cúspide precisamente en el momento 
en que todo, incluida la resistencia a la Ilustración, se 
convierte en un espectáculo más en el desfile de la cultura 
(ibid., 240‒1). Cualquier forma de resistencia que no pueda 
ser apropiada es marginada, relegada a la "franja lunática". 
La industria cultural, mientras tanto, produce un flujo 
constante de placeres destinados a instruir a las masas 
contra cualquier sentimiento persistente de disenso o 
resistencia (ibid., 144). El resultado final, como señala Todd 
May, es que "la intervención positiva [es] imposible; toda 
resistencia [es] capaz de recuperación dentro de los 
parámetros del capitalismo o de marginación [...] no hay 
capitalismo externo, o al menos no hay un exterior efectivo" 
(1994: 26). A falta de un programa de resistencia organizada 
y de masas, la única salida que le queda al sujeto 
revolucionario es el arte: la creación de rechazos silenciosos 
y solitarios y de pequeños y fugaces espacios de libertad 
individual64.  

 

64 Esta posición recibe una de sus articulaciones más completas en Marcuse 

(1964). 



El predominio de los enfoques humanistas y formalistas 
del cine fue derrocado no por el marxismo de la Escuela de 
Frankfurt, sino por el auge de la teoría estructuralista 
francesa en la década de 1960 y su posterior infiltración en 
las humanidades tanto en Norteamérica como en el 
continente. Como señala Dudley Andrew, las diversas 
escuelas de estructuralismo65 no buscaban analizar las 
películas en términos de criterios estéticos formales, «sino 
más bien [...] leerlas como síntomas de estructuras ocultas» 
(Andrew, 2000: 343; cf., Jay, 1993: 456‒491). A mediados de 
la década de 1970, continúa, «los estudiantes más 
ambiciosos se empeñaban en escarbar bajo los lugares 
comunes de los libros de texto y «teorizar» las 
maquinaciones conscientes de los productores de imágenes 
y la ideología inconsciente de los espectadores» (ibid.). El 
resultado, como era de esperar, fue una avalancha de libros 
y ensayos muy influyentes que, en conjunto, moldearon el 
rumbo de la teoría cinematográfica durante las dos décadas 
siguientes66.  

Uno de los estructuralistas más importantes fue, por 
supuesto, Jacques Derrida. Desde su perspectiva, conviene 
recordar que una palabra (o, más generalmente, un signo) 
nunca corresponde a una presencia y, por lo tanto, siempre 

 

65 Por ejemplo, la semiótica barthesiana, el marxismo althusseriano y el 

psicoanálisis lacaniano. 

66 De particular importancia son Baudry (1986: 299–319), Heath (1976: 68–

112), Metz (1973: 40–88; 1974), Mulvey (1975: 6–18). 



está "jugando" con otras palabras o signos (1978: 289; 1976: 
50). Y dado que todos los signos están necesariamente 
atrapados en este estado o proceso de juego (que Derrida 
denomina "différance"), el lenguaje en su conjunto no 
puede tener un significado fijo, estático, determinado; en 
una palabra, trascendente; más bien, la différance "extiende 
el dominio y el juego de la significación infinitamente" (ibid, 
280). Además, si es imposible que la presencia tenga 
significado al margen del lenguaje, y si el significado 
(lingüístico) siempre está en un estado de juego, se deduce 
que la presencia misma será indeterminada, que es, por 
supuesto, precisamente lo que no puede ser (Derrida, 1981: 
119‒20). Sin una forma matricial absoluta del ser, el 
significado se desorganiza, se fragmenta, carece de 
fundamento y se vuelve elusivo. La famosa consecuencia, 
por supuesto, es que «Il n'y a pas de hors‒texte» («No hay 
texto exterior») (Derrida, 1976: 158). Todo es un texto sujeto 
a la ambigüedad e indeterminación del lenguaje; cualquier 
existencia nouménica subyacente al lenguaje es ilegible ‒y, 
por lo tanto, incognoscible‒ para nosotros. 

A diferencia de los teóricos marxistas, psicoanalíticos y 
feministas, que generalmente compartían la sospecha de la 
Escuela de Frankfurt hacia el cine y la industria 
cinematográfica, los críticos derridianos argumentaron que 
los "textos" cinematográficos no contienen significados ni 
estructuras que puedan ser inequívocamente 
"interpretados" o determinados de otro modo (cf., Brunette 



y Wills, 1989). Más bien, el contenido de una película 
siempre y ya está "deconstruyéndose", es decir, socavando 
su propia lógica interna mediante el juego de diferencias 
semióticas. Como resultado, las películas se "liberan" por su 
propia indeterminación de la hermenéutica de la crítica 
cinematográfica tradicional, que "reprime" su propio objeto 
precisamente al intentar fijarlo o constituirlo (Brunette y 
Wills, 1989: 34). Los espectadores, a su vez, son libres de 
asignar múltiples significados a una película dada, ninguno 
de los cuales puede considerarse el significado "verdadero" 
o "auténtico". 

Esta última ramificación resultó enormemente influyente 
en la disciplina de los estudios culturales, cuyo modus 
operandi era “descubrir e interpretar las formas en que 
sujetos disciplinarios dispares responden: cómo los 
consumidores deforman y transforman los productos que 
usan para construir sus vidas; cómo los 'nativos' reescriben 
y perturban las etnografías de (y a) las que están sujetos...” 
(Bérubé, 1994: 138; véase también Gans, 1974, 1985: 17‒
37; Grossberg, 1992; Levine, 1988; Brantlinger, 1990; 
Aronowitz, 1993; During, 1993; Fiske, 1992; McRobbie, 
1993). 

Como observa Thomas Frank, 

El gesto académico característico de los años noventa 
no fue un esteticismo recalentado, sino una celebración 
populista del poder y la "agencia" del público y los fans, 



de su capacidad para evadir las garras de los creadores 
de la cultura de masas y de su talento para transformar 
casi cualquier resto de detritus cultural en una 
herramienta de rebelión (Frank, 2000: 282). 

Este gesto es posible, de nuevo, gracias a la teoría de la 
deconstrucción de Derrida: la ausencia de significado 
determinado y, por extensión, de intencionalidad en los 
textos culturales permite a los consumidores apropiarse de 
ellos y asignarles significado para sí mismos. En 
consecuencia, cualquier teoría que asuma que los 
consumidores son «necesariamente silenciosos, pasivos, 
incautos políticos y culturales» engañados o manipulados 
por la industria cultural y otros aparatos de poder represivo 
es rechazada por «elitista» (Grossberg, 1992: 64). 

Un ejemplo adecuado del enfoque de los estudios 
culturales sobre el cine se encuentra en el ensayo de Anne 
Friedberg “Cine y la condición posmoderna”, que argumenta 
que el cine, junto con el aparato del centro comercial, 
representa una extensión posmoderna de la flâneurie 
moderna (Friedberg, 1997: 59‒86). Al igual que Horkheimer 
y Adorno, Friedberg no se interesa por el cine como forma 
de arte, sino más bien como mercancía o como aparato de 
consumo/producción de deseo. Sin embargo, Friedberg no 
considera el cine principalmente como un vehículo de 
“engaño masivo” diseñado por la industria cultural para 
manipular a las masas y acostumbrarlas a la dominación. 
Aunque reconoce hasta qué punto la “mirada movilizada” 



transgresora y liberadora del flâneur es capturada y tornada 
abstracta/virtual por el aparato cinematográfico de la 
industria cultural (ibid., 67), no obstante valora este modo 
“virtualmente móvil” de espectador en la medida en que 
permite a los espectadores posmodernos “probarse” 
identidades (así como los compradores “se prueban” ropa) 
sin ningún compromiso esencial (ibid., 69‒72). 

Este tipo de enfoque para analizar el cine, aunque 
ostensiblemente "radical" en sus implicaciones políticas, es 
en realidad todo lo contrario. Como argumentaré en la 
siguiente sección, los estudios culturales ‒al igual que la 
teoría crítica‒ se basan en ciertas presuposiciones que han 
sido severamente cuestionadas por diversos teóricos. 
Michel Foucault, en particular, ha demostrado hasta qué 
punto podemos superar la indeterminación lingüística al 
ofrecer análisis arqueológicos y genealógicos de la 
formación de estructuras productoras de significado. Dichas 
estructuras, argumenta, no surgen de la nada, sino que son 
producidas por relaciones de poder históricamente situadas. 
Además, el poder produce a los mismos sujetos que, 
alternativamente, afectan y son afectados por estas 
estructuras, una noción que socava el concepto de "agencia" 
del productor/consumidor, en el que se basa gran parte de 
la teoría crítica y los estudios culturales. Si bien las relaciones 
de poder tienen el potencial de ser liberadoras en lugar de 
opresivas, dicha consecuencia no es provocada tanto por la 
agencia del consumidor como por otras relaciones de poder 



que, siguiendo a Gilles Deleuze, eluden y "desterritorializan" 
los mecanismos de captura opresivos. Como argumentaré, 
el aparato cinematográfico contemporáneo es sin duda una 
forma de esto último, pero esto no significa que el cine como 
tal sea incapaz de escapar por líneas de fuga liberadoras. 

 

 

II. Foucault y la teoría cinematográfica 

Generalizar concisamente sobre Foucault no es fácil ni 
particularmente útil. Sin embargo, si hay un aforismo 
conciso que capta el espíritu de su proyecto, es el de Bacon: 
«Ipsa scientia potestas est»: el conocimiento mismo es 
poder. La perspectiva de Foucault es, por supuesto, muy 
diferente ‒de hecho, radicalmente opuesta‒ al cientificismo 
protoilustrado de Bacon, para quien el conocimiento es 
siempre poder de hacer. Como veremos, para Foucault, el 
conocimiento es más bien poder de decir, por un lado, y 
poder de ser dicho, por otro. Esta distinción subyace al 
carácter metafilosófico del análisis de Foucault, que repudia 
la noción de «conocimiento» trascendente y, en cambio, se 
centra en las complejas relaciones de poder que posibilitan, 
dan origen y configuran la idea misma de conocimiento(s). 

Para Foucault, todos los enunciados pertenecen a un 
discurso particular, que es el conjunto de todos los 



enunciados posibles que pueden articularse sobre un tema 
particular dentro de un período histórico particular 
(Foucault, 1994: 79, 158). El discurso define los límites que 
rodean lo que puede y no puede decirse, y en esta medida 
moldea o construye lo que puede conocerse, es decir, el 
objeto de conocimiento mismo. Las primeras obras de 
Foucault se ocupan principalmente de las condiciones de 
posibilidad ("a priori histórico") que deben darse para que 
ciertos enunciados (de nuevo, lo que puede decirse) surjan 
realmente dentro de un discurso dado (ibid., 86‒92)67. 
También se ocupan de demarcar y analizar las formaciones 
discursivas: las rupturas y discontinuidades históricas por las 
que aparecen nuevas formas de discurso y suplantan las 
formas antiguas de discurso (Foucault, 1972: esp. Parte II, 
capítulo 2). Foucault se refiere a este modo de análisis como 
“arqueología” (Foucault, 1994: xxii). 

El objetivo del método arqueológico es «captar el 
enunciado en la estrechez y singularidad de su 
acontecimiento; determinar las condiciones de existencia, 
fijar sus límites con la mayor precisión posible, establecer 
sus correlaciones con otros enunciados con los que pueda 
vincularse y mostrar qué otras formas de articulación 
excluye» (Foucault, 2003: 401). Para Foucault, el 

 

67 Por ejemplo, en la Edad Media no se podían hacer afirmaciones sobre 

aviones porque la condición histórica a priori necesaria para la producción, 

transmisión e inteligibilidad de dichas afirmaciones dentro del discurso (a 

saber, la existencia real de aviones) aún no se había satisfecho. 



conocimiento no es una cosa (p. ej., un estado mental 
particular), sino una relación entre enunciados dentro de un 
discurso particular; específicamente, la relación entre lo que 
se puede decir o pensar y lo que no. 

Las principales obras de Foucault en su primera etapa 
implican la aplicación del método arqueológico a un discurso 
particular. En Locura y Civilización, por ejemplo, analiza el 
discurso de la locura en relación con diversas instituciones 
históricas: el hospicio, el hospital, el manicomio, etc. (1965). 
La aparición de una nueva formación discursiva (p. ej., el 
discurso de la locura o la demencia) da lugar a una nueva 
forma institucional (p. ej., el manicomio), una nueva forma 
de conocimiento (p. ej., la psiquiatría) y un nuevo objeto de 
conocimiento (p. ej., el enfermo mental). Al reflexionar 
sobre las condiciones de posibilidad necesarias para el 
surgimiento de determinadas formas institucionales, 
Foucault descubre una nueva forma de conocimiento 
discursivo que se ha construido en la historia. 

Las primeras obras buscan describir formaciones 
discursivas particulares (a través de la “arqueología”) pero 
no explicar cómo y por qué surgieron. Comenzando con 
Vigilar y castigar, Foucault dirige su atención a los análisis de 
cómo las relaciones de poder producen conocimiento 
dentro de formaciones discursivas particulares (un método 
que él llama “genealogía”) (Foucault, 1995). Con este fin, va 
más allá de las formaciones discursivas a una consideración 
de otras formas de conocimiento que son formadas y 



constituidas por el poder, a saber, las formaciones no 
discursivas y la formación de sujetos. Las formaciones no 
discursivas son prácticas a través de las cuales el poder se 
manifiesta en formas particulares (por ejemplo, la prisión, el 
asilo, el hospital, etc.). Los sujetos (por ejemplo, prisioneros, 
locos, pacientes, etc.) a su vez, son creados a través del 
proceso de ser actuados por prácticas no discursivas. 

Para Foucault, el poder no está ni puede estar centralizado 
en la forma de un único aparato coercitivo como el 
“capitalismo”. Existe no solo en el macronivel de la sociedad 
(p. ej., en ideologías, gobiernos, etc.) sino también en el 
micronivel de los sujetos (como en el poder disciplinario) 
(ibid., 135‒69). La vigilancia invisible del Panóptico revela 
una forma de poder que es dinámica, ubicua y difusa (ibid., 
195‒228). Opera solo en las relaciones de aquellos a quienes 
se aplica. Puede ejercerse sobre cuerpos individuales 
(anatomo‒poder) o poblaciones enteras (bio‒poder) 
Foucault, 1990: 140). No es una fuerza absoluta sino más 
bien una relación que existe entre fuerzas: un conjunto de 
acciones o fuerzas ejercidas sobre otras acciones o fuerzas, 
o sobre sujetos (2003: 137). Es la capacidad de actuar y de 
ser actuado, y por tanto no sólo es represiva sino también 
productiva. 

Cuando Foucault afirma que el poder "abre posibilidades", 
se refiere específicamente a su capacidad para generar 
nuevas formaciones discursivas y no discursivas y, por ende, 
nuevas formas de conocimiento. Sin embargo, dado que el 



poder es un modo de afectividad recíproca, no solo produce 
conocimiento, sino que a su vez es producido por este. El 
abanico de enunciados posibles, circunscrito por una 
formación discursiva particular, está determinado por las 
relaciones de poder, pero la manifestación visible de estas 
relaciones (por ejemplo, a nivel de las prácticas y las formas 
que estas adoptan en las instituciones) está determinada a 
su vez por lo que se puede decir. 

¿Cómo se produce esta configuración recíproca? En primer 
lugar, recordemos que el poder posibilita las acciones y, a su 
vez, es posibilitado por ellas. Esto se debe a que todas las 
acciones, una vez realizadas por el poder, se relacionan con 
otras acciones (y, por lo tanto, con otras posibles 
modalidades de poder). Pero decir, hablar, expresar, escribir 
o comunicarse de cualquier manera es realizar un cierto tipo 
de acción: la de producir enunciados dentro de un discurso 
particular. El conocimiento, entonces, es esencialmente el 
poder de producir enunciados que, a su vez, pueden 
relacionarse con otros enunciados dentro de un discurso 
particular. Para Foucault, la verdad es simplemente el 
mecanismo mediante el cual se ejerce este poder: 

«La verdad» debe entenderse como un sistema de 
procedimientos ordenados de producción, regulación, 
distribución, circulación y funcionamiento de los 
enunciados [...] Cada sociedad tiene su régimen de 
verdad, su «política general» de la verdad: es decir, los 
tipos de discurso que acepta y hace funcionar como 



verdaderos; los mecanismos y las autoridades que 
permiten distinguir los enunciados verdaderos de los 
falsos, los medios por los cuales se sanciona cada uno de 
ellos; las técnicas y los procedimientos a los que se da 
valor en la adquisición de la verdad; el estatuto de 
quienes están encargados de decir lo que cuenta como 
verdadero (Foucault, 2003: 316‒317). 

En Vigilar y castigar, al igual que en sus obras 
arqueológicas anteriores, Foucault analiza las formaciones 
discursivas en torno a las instituciones de la disciplina y el 
castigo. El cambio radica en que extiende este análisis a las 
formaciones no discursivas (prácticas) y, sobre todo, a las 
relaciones de poder que dan lugar tanto a las formaciones 
discursivas como a las no discursivas. Así, por ejemplo, 
Foucault analiza la formación no discursiva del castigo, 
materializada en la institución carcelaria. 

Las relaciones de poder, entonces, producen formaciones 
no discursivas a nivel de la práctica (p. ej., el castigo) que a 
su vez se hacen visibles en las instituciones (p. ej., la prisión). 
Además, estas prácticas producen nuevas formas de 
conocimiento (p. ej., la criminología) que a su vez producen 
nuevos objetos de conocimiento a nivel del sujeto (p. ej., el 
tipo criminal). Esto revela otra de las ideas esenciales de 
Foucault: que los sujetos son producidos y moldeados por 
las relaciones de poder vis‒à‒vis convertirse en objetos de 
discurso (p. ej., estudio, indagación, análisis, clasificación, 
etc.) y prácticas (p. ej., trabajo, educación, disciplina, 



consumo, etc.). Parafraseando a W. V. Quine (y dándole la 
vuelta), ser es ser objeto de una praxis y sujeto de una teoría. 
Mi subjetividad se agota por el poder que ejercen sobre mí 
los demás y el mundo y el poder que yo ejerzo a su vez. 

Una consecuencia radical de esta perspectiva es que los 
sujetos, estrictamente hablando, no son ontológicamente 
básicos como lo son para, digamos, Sartre. Esto no significa 
que las subjetividades individuales no existan para Foucault 
‒sí existen. Su punto es que no hay una naturaleza o esencia 
humana preexistente que proporcione el fundamento 
ontológico de la subjetividad. Solo el cuerpo es básico; y los 
cuerpos se crean y recrean constantemente como sujetos 
tanto al afectar a otros cuerpos como al ser afectados por 
ellos. El poder capitalista, por ejemplo, se manifiesta en la 
práctica a nivel de instituciones (p. ej., centros comerciales) 
y se ejerce sobre los cuerpos. Esta relación entre el cuerpo y 
el poder da lugar a formas particulares de subjetividad ‒a 
saber, la del consumidor (cuyo cuerpo se ve afectado por el 
poder) y, por ejemplo, la industria cultural (que afecta a los 
cuerpos de otros a través del poder). 

Desde una perspectiva foucaultiana, el cine es una 
formación discursiva y no discursiva: un modo de 
conocimiento que se manifiesta concretamente en el nivel 
de películas individuales y un modo de poder que se 
manifiesta concretamente en el nivel de la industria 
cinematográfica. La relación recíproca entre las películas y la 
industria cinematográfica, a su vez, produce una forma 



particular de subjetividad: la del espectador. En contra de la 
teoría crítica y los estudios culturales, Foucault afirmaría que 
la relación entre películas y espectadores no es ni 
completamente pasiva ni completamente activa. El 
significado de una película en particular puede serle 
asignado por un espectador en particular, pero el 
espectador en tanto espectador es producido a su vez por su 
visión de la película. Además, la gama de significados 
atribuibles a una película y los correspondientes modos de 
espectador que producen están limitados por condiciones 
de posibilidad, a saber, la compleja red de formaciones 
discursivas y no discursivas que producen tanto películas 
como espectadores. 

Todo esto es para decir que: (a) el cine como tal no es 
reducible ni a sus componentes formales (es decir, 
discursivos) ni a sus componentes político‒económicos (es 
decir, no discursivos); más bien, ambos componentes se 
producen y se moldean mutuamente; (b) el significado del 
cine no es reducible ni a la producción ni al consumo de 
objetos cinematográficos; más bien, el significado crea y es 
creado por los espectadores‒sujetos; (c) las formas 
particulares que toman las películas, los significados 
particulares que se les asignan y los modos particulares de 
espectador que asignan dichos significados son 
mutuamente irreducibles; todos son producidos por una red 
compleja de relaciones de poder. A esto debemos agregar 
(d) que las relaciones de poder que dan lugar al cine en sí no 



son represivas ni liberadoras en sí mismas. El grado en que 
el cine puede ser considerado como uno u otro depende 
completamente de las relaciones políticas y 
socioeconómicas que lo afectan y son afectadas por él. 

Como lo demuestra la historia del cine, no hay manera de 
separar el cine del capitalismo. Por un lado, el capitalismo 
occidental dio origen a la tecnología industrial, la economía 
de mercado, el sistema tripartito de clases, etc., condiciones 
todas ellas que permitieron el surgimiento del cine. Por otro 
lado, la proliferación del cine como medio de comunicación 
moderno contribuyó a la transformación del capitalismo (es 
decir, del capitalismo industrial al capitalismo de consumo 
multinacional). Por lo tanto, es erróneo afirmar que el cine 
comenzó como una forma de arte "pura" o una tecnología 
de comunicación "neutral" que posteriormente fue 
apropiada por la industria cultural burguesa para sus propios 
fines. Más bien, el surgimiento de la industria cultural es 
coextensivo con el surgimiento del cine y otras formas de 
arte/medios modernos. 

En muchos aspectos, el cine es un medio más complejo 
que la literatura, por ejemplo, porque se basa en una gama 
mucho más amplia de mecanismos comunicativos (p. ej., 
imágenes, música, etc.). En esta medida, es difícil, si no 
imposible (según la teoría deconstruccionista), considerar el 
cine como un ejemplo especial de textualidad escrita, lo que 
a su vez requiere el uso de estrategias completamente 
diferentes (aunque no del todo inconexas) para interpretar 



y analizar películas. Para Derrida, de nuevo, la textualidad 
escrita es simultáneamente dinámica y estática. Por un lado, 
está constituida por el lenguaje, que para Derrida 
permanece en un estado constante de indeterminación y 
juego. En esta medida, los textos escritos son dinámicos; se 
"mueven". Por otro lado, son estáticos. Una obra literaria, 
por ejemplo, está limitada por los límites de su ipseidad, su 
"cosificación" física. Ni el medio en sí mismo, ni las palabras 
impresas que lo constituyen, son capaces de movimiento 
real en ningún sentido que no sea trivial o metafórico. Esta 
dimensión estática coloca al lector en una relación temporal 
y epistemológica única con los textos escritos, algo que no 
necesariamente se aplica a otros medios como el cine. 

Al mismo tiempo, las películas son interpretables. Es decir, 
el espectador puede, y de hecho atribuye, significados a 
películas que necesariamente contienen contenido 
conceptual ‒y, por lo tanto, lingüístico‒. Estos significados, 
a su vez, están sujetos a la misma inestabilidad e 
indeterminación que, alternativamente, plaga y libera el 
lenguaje en general. Si el lenguaje es realmente el horizonte 
del pensamiento, no hay forma de separar los componentes 
visuales y auditivos del cine de sus componentes textuales 
más directos (por ejemplo, el diálogo hablado). Todos estos 
componentes, ya sea considerados individual o 
conjuntamente, están siempre y de antemano 
condicionados por la operación del lenguaje. 



De nuevo, esto no significa que el cine sea de algún modo 
reducible a la textualidad escrita. Al fin y al cabo, las películas 
se caracterizan en parte por un dinamismo literal que va más 
allá de su contenido lingüístico latente. Entre otras cosas, 
contienen imágenes y sonidos que se mueven en el espacio 
y el tiempo, lo que, a su vez, produce movimiento y cambio 
en la percepción del espectador. Las películas incluyen un 
componente estático que refleja el de las obras literarias, en 
la medida en que se producen mediante procesos físicos y 
se muestran a través de medios físicos. Pero, para ser obvio, 
no se puede ver una película simplemente mirando un 
casete VHS, un DVD, un rollo de película o cualquier otra 
cosa del mundo. No ocurre lo mismo con una obra literaria, 
que exhibe una correspondencia biunívoca entre texto y 
medio. Para leer, se requiere una visión fiable y facultades 
cognitivas fiables (es decir, las diversas facultades asociadas 
con la alfabetización). No se requiere ninguna otra 
mediación. Una película, por otro lado, debe proyectarse, no 
solo en el sentido literal de exhibirse mediante la tecnología 
apropiada, sino también en el sentido de ser impuesta al 
mundo de la percepción sensorial ordinaria. Dicho de otro 
modo, el contenido de una película, a diferencia de su 
medio, no puede experimentarse tan inmediatamente como 
el contenido de un texto escrito. La proyección, por lo tanto, 
es un tertium quid que se sitúa entre el medio y el contenido. 
Y es precisamente la proyección la que hace que una película 
sea visible y audible, en lugar de simplemente legible. 



Todo esto puede parecer obvio, pero no debe pasarse por 
alto su importancia. Para interpretar una película, no se 
puede centrar la atención en imágenes y sonidos concretos 
de forma aislada ‒es decir, como entidades estáticas‒ ni 
siquiera en las relaciones conceptuales que existen entre 
dichas entidades. Por ejemplo, no se puede atribuir 
significado a la película observando una imagen fija de una 
escena y considerando su relación con otra. (Esto no ocurre 
con la lectura, donde una palabra o frase en particular solo 
puede comprenderse en relación con otras palabras o 
frases). Por el contrario, ver una película requiere un análisis 
de los movimientos visuales, auditivos, etc., que afectan a 
los sentidos de forma diferencial en el espacio y el tiempo. 
Es la relación entre dichos movimientos, más que las 
imágenes y sonidos discretos que los componen, lo que 
encapsula el significado de una película. 

La copresencia visual de las imágenes no es lo que afecta 
al espectador, sino más bien la relación dinámica de estas 
imágenes en el espacio y el tiempo; es decir, su movimiento 
dentro de una escena, sumado a una amplia gama de 
factores subyacentes (p. ej., sonido, cinematografía, etc.) 
que representan el movimiento de una manera particular. 
Este movimiento, además, complica la interpretación; el 
contenido de las imágenes y los sonidos no puede 
comprenderse en sí mismo, precisamente porque son 
físicamente (y no solo conceptualmente) dinámicos, fluidos 
e inestables. Por esta razón, las películas socavan lo que 



Derrida llama «la metafísica de la presencia» de una manera 
mucho más directa y problemática que los textos escritos, 
ya que literalmente representan su propia deconstrucción. 
Mientras que el texto escrito implica relaciones entre 
conceptos, el cine implica relaciones entre relaciones. (Esto 
es en parte lo que Friedberg quiere decir cuando se refiere a 
las películas como «virtualmente móviles»). En resumen, 
podríamos decir que el significado de una película está 
doblemente alejado de las condiciones de posibilidad para 
la interpretación, y esto es en parte lo que hace del cine un 
medio tan complejo. 

Sin embargo, como se aclaró en nuestra discusión sobre 
Foucault, las características estructurales y fenomenológicas 
del cine no pueden disociarse de las relaciones de poder 
particulares que producen la forma cinematográfica, y 
viceversa. Además, incluso si las relaciones de poder en 
cuestión pueden identificarse como «opresivas», este juicio 
no tiene por qué aplicarse a la forma cinematográfica como 
tal. (Marx plantea una observación similar sobre la 
tecnología en general: el hecho de que un modo de 
producción opresivo como el capitalismo dé lugar a la 
tecnología industrial no significa que esta sea 
necesariamente un vehículo de opresión). Lo mejor que 
podemos decir, al parecer, es que la forma cinematográfica 
es particularmente adecuada como medio para ser 
apropiada y utilizada con fines opresivos, y esto por razones 
que tanto la teoría crítica como los estudios culturales han 



señalado (por ejemplo, su «movilidad virtual», su atractivo 
masivo, etc.). La pregunta es: ¿cómo se está apropiando y 
utilizando el cine, si es que se está apropiando y utilizando, 
en el mundo contemporáneo, y qué dice esto sobre el cine 
en general? 

 

 

III. Hacia una teoría cinematográfica anarquista 

En su artículo “¿Qué son los Estudios Culturales 
Anarquistas?”, Jesse Cohn argumenta que los estudios 
culturales anarquistas (ECA) pueden distinguirse de la teoría 
crítica y la teoría de la agencia del consumidor a lo largo de 
varias trayectorias (Cohn, 2009: 403‒24). Entre otras cosas, 
escribe, los ECA intentan “evitar reducir la política de la 
cultura popular a una dicotomía simplista de 'cosificación' 
versus 'resistencia'” (ibid., 412). Por un lado, los anarquistas 
siempre se han mostrado reacios a las pretensiones de la 
“alta cultura”, incluso antes de que estas fueran expuestas y 
desmitificadas por figuras como Bourdieu en su teoría del 
“capital cultural”. Por otro lado, siempre hemos buscado el 
deber y encontrado “espacios de libertad ‒incluso 
momentáneos, incluso estrechos y comprometidos‒ dentro 
del capitalismo y el Estado” (ibid., 413). Al mismo tiempo, los 
anarquistas nunca se han conformado con encontrar 
«reflejos de nuestros deseos en el espejo de la cultura 
comercial», ni con afirmar simplemente la posibilidad de 



encontrarlos (ibid.). La democracia, la liberación, la 
revolución, etc., no están ya presentes en una cultura; se 
encuentran entre las muchas potencialidades que deben 
actualizarse mediante la intervención activa. 

Si la visión general de Cohn sobre la ACS (Contemporary 
Anarchist Studies) es correcta, y creo que lo es, deberíamos 
reconocer su importante resonancia con la tertia via 
foucaultiana descrita anteriormente. Cuando Cohn afirma 
que los anarquistas son «realistas críticos y monistas, en el 
sentido de que reconocemos nuestra condición como seres 
insertos en una única realidad compartida» (Cohn, 2009: 
413), reconoce que el poder afecta activamente tanto la 
existencia interna (subjetiva) como la externa 
(intersubjetiva). Al mismo tiempo, al argumentar «que esta 
realidad está en un proceso continuo de cambio y devenir, y 
que en cualquier momento dado incluye una infinitud ‒
limitada por, situada dentro, 'anclada' a la realidad concreta 
del presente‒ de realidades emergentes o potenciales» 
(ibid.), Cohn niega que el poder (y, por ende, la realidad) sea 
una única realidad que trasciende, o simplemente se le 
«da», a aquello que afecta o sobre lo que actúa. Por el 
contrario, el poder es plural y potencial, inmanente a todo 
aquello que afecta porque precisamente porque es afectado 
a su vez. Desde la perspectiva de ACS y Foucault, entonces, 
la cultura es recíproca y simbiótica: produce y es producida 
por relaciones de poder. ¿Qué implicaciones podría tener 
esto para la teoría cinematográfica contemporánea? 



Actualmente, la industria cinematográfica mundial, por no 
hablar de la mayoría de los medios de comunicación, está 
controlada por seis conglomerados corporativos 
multinacionales: The News Corporation, The Walt Disney 
Company, Viacom, Time Warner, Sony Corporation of 
America y NBC Universal. En 2005, aproximadamente el 85% 
de los ingresos de taquilla en Estados Unidos provenían de 
estas empresas, en comparación con tan solo el 15 % de los 
llamados estudios "independientes", cuyas películas se 
producen sin financiación ni distribución de los grandes 
estudios cinematográficos. Nunca antes había sido tan 
evidente la estrecha conexión entre el cine y el capitalismo. 

Como argumentaron Horkheimer y Adorno hace más de 
cincuenta años, la característica principal del cine 
convencional de Hollywood es su doble función como 
mercancía y mecanismo ideológico. Por un lado, las películas 
no solo satisfacen, sino que también producen diversos 
deseos del consumidor. Por otro lado, este mecanismo de 
satisfacción de deseos mantiene y fortalece la hegemonía 
capitalista manipulando y distrayendo a las masas. Para 
cumplir esta función, las películas convencionales deben 
adherirse a ciertas convenciones tanto de forma como de 
contenido. Respecto a las primeras, por ejemplo, deben 
presentar una estructura argumental sencilla, una narrativa 
lineal y directa y diálogos fácilmente comprensibles. 
Respecto a las segundas, deben evitar profundizar en 
cuestiones sociales, morales y filosóficas complejas y no 



deben ofender sensibilidades generalizadas (entre ellas, la 
principal, la idea de que el capitalismo de consumo es un 
sistema socioeconómico indispensable, si no del todo justo). 
Lejos de ser arbitrarias, estas convenciones son elegidas y 
reforzadas deliberadamente por la industria cultural para 
llegar al público más amplio y diverso posible y maximizar la 
eficacia del cine como propaganda. 

El cine de vanguardia o underground, en cambio, se 
caracteriza por su intento consciente de socavar las 
estructuras y convenciones impuestas al cine por la industria 
cultural, por ejemplo, presentando imágenes impactantes, 
empleando estructuras narrativas inusuales o presentando 
perspectivas políticas, religiosas y filosóficas heterodoxas. 
Con esto, se pretende liberar al cine de su doble función de 
mercancía y máquina ideológica (ya sea directamente, 
utilizando el cine como una forma de crítica política radical, 
o indirectamente, intentando revitalizarlo como una forma 
de arte seria). 

A pesar de sus méritos, este análisis simplifica 
drásticamente las complejidades del cine moderno. En 
primer lugar, la dicotomía entre "convencional" y 
"vanguardia" nunca ha sido particularmente clara, 
especialmente en el cine no estadounidense. Muchas de las 
"películas de arte" europeas paradigmáticas gozaron de 
considerable popularidad y grandes ingresos de taquilla en 
sus propios mercados, lo que sugiere, entre otras cosas, que 
"convencional" y "vanguardia" son categorías culturalmente 



relativas. Así también, la cuestión de qué se considera 
"convencional" frente a "vanguardia" está 
inextricablemente ligada a cuestiones relacionadas con el 
"valor" o el "mérito" estético de las películas. Para muchos, 
el cine "vanguardista" destaca principalmente por su 
excelencia artística, mientras que el cine "convencional" es 
poco más que basura producida en masa. Pero ¿quién 
determina los estándares de excelencia cinematográfica y 
cómo? 

Dudley Andrews señala: 

[...] La cultura no es una sola cosa, sino una 
competencia entre grupos. Y la competencia se organiza 
a través de grupos de poder que podemos considerar 
instituciones. En nuestro propio campo, ciertas 
instituciones destacan en edificios de mármol. La NEH es 
una; pero, de otra manera, también lo es Hollywood, o al 
menos la Academia de Artes y Ciencias Cinematográficas. 
Los críticos de cine tradicionales constituyen un 
subgrupo de la institución de la comunicación, y los 
profesores de cine conforman un grupo paralelo, 
especialmente al reunirse en congresos y sociedades 
(Andrews, 1985: 55). 

El argumento de Andrews aquí se hace eco de uno que 
planteamos anteriormente: que la crítica cinematográfica 
en sí misma es producto de complejas relaciones de poder. 
Dicotomías teóricas como «corriente principal versus 



vanguardia» o «arte versus papilla» son manifestaciones de 
conflictos sociopolíticos más profundos que, a su vez, deben 
analizarse. 

Incluso si existiera el cine de "vanguardia", ya no funciona 
como lo imaginaron Horkheimer y Adorno, si es que alguna 
vez lo hizo. Como ellos mismos reconocieron, una de las 
características más notables del capitalismo tardío es su 
capacidad de apropiarse y mercantilizar la disidencia. 
Friedberg, por ejemplo, tiene razón al señalar que la 
flâneurie comenzó como una institución transgresora que 
posteriormente fue capturada por la industria cultural; pero 
lo mismo ocurre incluso con el cine de "vanguardia", una 
idea que sus defensores a menudo no reconocen. Mediante 
el uso del marketing de nicho y otros mecanismos similares, 
la industria cultural posmoderna no solo ha superado la 
"amenaza" de la vanguardia, sino que la ha transformado en 
una mercancía más para comprar y vender. Los 
conglomerados de medios ganan más dinero estableciendo 
falsas compañías de producción “independientes” (por 
ejemplo, Sony Pictures Classics, Fox Searchlight Pictures, 
etc.) y re‒comercializando “películas de arte” (como 
Criterion Collection) que si simplemente ignoraran por 
completo el cine independiente, underground, de 
vanguardia, etc. 

Todo esto amplía un punto anterior: la dificultad, si no la 
imposibilidad, de determinar hasta qué punto determinadas 
películas o géneros cinematográficos funcionan como 



instrumentos de represión sociopolítica, especialmente en 
términos de dicotomías simples como «convencional» 
versus «vanguardia». A la luz de nuestra anterior discusión 
sobre Foucault, por no hablar de Derrida, esto no debería 
sorprender. Al mismo tiempo, sin embargo, tenemos 
amplias razones para creer que la industria cinematográfica 
contemporánea es, sin duda, uno de los mecanismos 
preeminentes de la hegemonía cultural capitalista global. 
Para comprender por qué, conviene considerar brevemente 
algunas reflexiones de Gilles Deleuze. 

Existe un claro paralelismo entre la mirada flánerial 
movilizada de Friedberg y lo que Deleuze denomina lo 
«nómada», es decir, aquellas formaciones sociales externas 
a los aparatos represivos modernos como Estado y Capital 
(Deleuze y Guattari, 1987: 351‒423). Al igual que el nómada, 
el flâneur deambula sin rumbo y sin un telos68 
predeterminado por el espacio estriado de estos aparatos. 
Sin embargo, su movilidad pertenece a la esfera del espacio 
liso no territorializado, sin restricciones de reglamentación 
ni estructura, fluido y desapegado. El deseo subyacente a 
esta movilidad es productivo; evita activamente la 
satisfacción y solo busca proliferar y perpetuar su propio 
movimiento. Los aparatos de represión, en cambio, operan 
estriando el espacio y rutinizando, reglamentando o 

 

68 El concepto telos se vincula con Aristóteles. Asume que los seres y las 

cosas poseeen un fin natural que explica su comportamiento. Así el telos de 

una bellota sería ser roble, etc. [N.T.] 



restringiendo de otro modo el deseo móvil. Deben 
apropiarse de lo nómada para funcionar como aparatos de 
represión. 

El capitalismo, independientemente de cómo se entienda 
su relación con otros aparatos represivos, se esfuerza por 
mercantilizar el deseo flâneurial o, lo que es lo mismo, por 
producir deseos artificiales que se apropian, capturan y, en 
última instancia, absorben el deseo flâneurial (ibid., esp. 
424‒73). Deleuze coincidiría con Horkheimer y Adorno en 
que la industria cinematográfica contemporánea cumple 
una doble función como mecanismo de captura y como 
mercancía. No solo funciona como un objeto dentro del 
intercambio capitalista, sino como una máquina ideológica 
que refuerza la producción de sujetos‒consumidores. Esto 
plantea una doble amenaza a la libertad, al menos tal como 
se entiende la libertad desde una perspectiva deleuziana: 
primero, vuelve abstracta y virtual la movilidad nómada, 
atrapándola en un espacio estriado y conduciéndola hacia la 
perpetuación de los aparatos represivos; y segundo, 
reemplaza el deseo libre del nómada por el deseo social; es 
decir, mercantiliza el deseo y se apropia de la flâneurie como 
modo de producción capitalista. 

La diferencia crucial radica en que para Deleuze, al igual 
que para Foucault y ACS, la relación entre lo nómada y lo 
social es siempre y de por sí recíproca. En un pasaje 
decididamente aforístico, Deleuze afirma que solo existen 
fuerzas del deseo y fuerzas sociales (Deleuze y Guattari, 



[1972] 1977: 29). Si bien tiende a considerar el deseo como 
una fuerza creativa (en el sentido de que produce, en lugar 
de reprimir, su objeto) y lo social como una fuerza que 
“contiene, canaliza y regula” el flujo del deseo (ibid., 33), no 
pretende sugerir que existan dos tipos distintos de fuerzas 
que afecten de forma diferencial a los objetos externos a sí 
mismos. Al contrario, solo existe una fuerza única y unitaria 
que se manifiesta en “ensamblajes” particulares (ibid.). Cada 
uno de estos ensamblajes, a su vez, contiene en sí mismo 
tanto el deseo como diversas «piezas burocráticas o 
fascistas» que buscan subyugar y aniquilar dicho deseo 
(Deleuze y Guattari, 1986: 60; Deleuze y Parnet, 1987: 133). 
Ninguna fuerza actúa sobre objetos preexistentes; más bien, 
todo lo que existe se crea y/o destruye alternativamente 
según el ensamblaje particular que lo origina. 

Es indudable que la industria cinematográfica 
contemporánea está subordinada a aparatos represivos 
como el capital transnacional y el gobierno de Estados 
Unidos. El hecho de que la producción cinematográfica esté 
controlada mayoritariamente por un puñado de 
conglomerados mediáticos, cuyos intereses son protegidos 
rutinariamente por instituciones federales a expensas de la 
autonomía del consumidor, lo deja meridianamente claro. 
También refuerza la ingenuidad de los estudios culturales, 
cuya valorización de las subculturas del consumidor parece 
totalmente impotente ante un poder tan enorme. Como 
señala Richard Hoggart: 



Estudios de este tipo suelen ignorar o minimizar el 
hecho de que estos grupos están casi completamente 
aislados de la vida pública de sus sociedades y se niegan 
siquiera a intentar lidiar con ella. A este rechazo no se le 
puede dar razonablemente una base ideológica idealista. 
Es un rechazo, sin duda, y en él se pueden formular 
críticas implícitas a la «hegemonía», críticas que deben 
comprenderse. Pero estos grupos no hacen nada al 
respecto, salvo replegarse (Hoggart, 1995: 186). 

Incluso si pasamos por alto la crítica deleuziana / 
foucaultiana / ACS ‒a saber, que los estudios culturales se 
basan en una noción teóricamente problemática de 
“agencia” del consumidor‒ dicha agencia parece en gran 
medida impotente también en el nivel de la praxis. 

Tampoco cabe duda de que la proliferación global del cine 
de Hollywood forma parte de un movimiento imperialista 
más amplio en la geopolítica. Consciente o 
inconscientemente, el cine estadounidense refleja y 
refuerza valores capitalistas únicos y, en esta medida, 
supone una amenaza para la soberanía política, económica 
y cultural de otras naciones y pueblos. Resulta, en su 
mayoría, ingenuo por parte de los críticos de los estudios 
culturales atribuir "agencia" a los consumidores no 
estadounidenses, quienes no solo están saturados de 
productos extranjeros, sino que se ven cada vez más 
privados de la capacidad de producir y consumir productos 
autóctonos. Al mismo tiempo, nada de esto implica que las 



industrias cinematográficas competidoras sean por 
definición "liberadoras". El capitalismo global no es el único 
ni el principal foco de poder represivo; es simplemente una 
manifestación de dicho poder entre muchas. Los 
movimientos ostensiblemente anticapitalistas o 
contrahegemónicos en el ámbito cultural pueden, y a 
menudo lo hacen, volverse represivos por derecho propio, 
como, por ejemplo, en el caso del cine nacionalista que 
promueve el terrorismo, el fundamentalismo religioso y la 
subyugación de la mujer bajo la bandera del 
"antiimperialismo". 

La cuestión aquí, que refuerza varias ideas ya presentadas, 
es que ni la industria cinematográfica estadounidense ni las 
industrias cinematográficas como tales son intrínsecamente 
reducibles a una fuente unitaria de poder represivo. Como 
formación o ensamblaje social, el cine es producto de un 
complejo conjunto de fuerzas. En esta medida, siempre y 
desde siempre contiene componentes tanto 
potencialmente liberadores como potencialmente 
represivos. En otras palabras, un cine genuinamente 
nómada ‒uno que se desterritorialice y escape a la 
sobrecodificación de los aparatos represivos del Estado‒ no 
solo es posible, sino en cierto sentido inevitable. Dicho cine, 
además, no surgirá ni del lado del productor ni del 
consumidor, sino más bien en los complejos intersticios que 
existen entre ellos. Por lo tanto, coincido con Cohn en que 
los estudios culturales anarquistas (y, por extensión, la 



teoría cinematográfica anarquista) tienen como uno de sus 
principales objetivos la «extrapolación» de ideas 
revolucionarias latentes en las prácticas y productos 
culturales (entendiendo «extrapolación» como la realización 
activa y creativa de posibilidades, en lugar de simplemente 
«descubrir» realidades ya presentes) (Cohn, 2009: 412). Al 
mismo tiempo, creo que la teoría cinematográfica 
anarquista debe contribuir a la creación de un cine nuevo y 
distintivamente anarquista: «un cine de liberación». 

Un cine así implicaría forzosamente alianzas entre artistas 
y público con la intención de difuminar por completo dichas 
distinciones. No sería responsabilidad de una élite de 
vanguardia que produce películas underground, ni de cultos 
de consumo subalternos que producen fanzines y organizan 
convenciones en un intento de apropiarse y replicar a las 
películas mainstream. Como hemos visto, los aparatos de 
represión sobrecodifican fácilmente ambas estrategias. Al 
desmantelar eficazmente las rígidas distinciones entre 
productores y consumidores, sus películas serían 
financiadas, producidas, distribuidas y exhibidas por y para 
sus públicos objetivo. Sin embargo, lejos de ser una mera 
reiteración de la ética independiente o DIY ‒que, de nuevo, 
ha sido apropiada una y otra vez por la industria cultural‒, el 
cine anarquista sería conscientemente político en su forma 
y contenido; su medio y mensaje serían inequívocamente 
antiautoritarios, inequívocamente opuestos a toda forma de 
poder represivo. 



Por último, el cine anarquista mantendría el énfasis en la 
integridad artística: el supuesto valor de la cinematografía 
innovadora, por ejemplo, o de una narrativa convincente. En 
otras palabras, buscaría preservar y expandir aquello que 
hace al cine poderoso como medio y como forma de arte. 
Esta negativa a relegar el cine a una mera mercancía o a un 
mero vehículo de propaganda es en sí misma un acto de 
rechazo repleto de potencial político. La liberación definitiva 
del cine del discurso de la lucha política es posiblemente el 
único desarrollo cinematográfico que no sería, ni podría ser, 
apropiado ni mercantilizado por formaciones sociales 
represivas. 

En este ensayo, me he basado en las ideas de Foucault y 
Deleuze para esbozar un enfoque "anarquista" del análisis 
del cine, que constituye un punto intermedio entre las 
teorías "de arriba hacia abajo" de la Escuela de Frankfurt y 
las teorías "de abajo hacia arriba" de los estudios culturales. 
Si bien coincido con Horkheimer y Adorno en que el cine 
puede utilizarse como instrumento de represión, como sin 
duda ocurre con la industria cinematográfica 
contemporánea, he argumentado extensamente que el cine, 
como tal, no es ni inherentemente represivo ni 
inherentemente liberador. Además, he demostrado que la 
política del cine no puede situarse exclusivamente en los 
diseños de la industria cultural ni en las interpretaciones y 
respuestas de los consumidores. Un análisis anarquista del 
cine debe surgir precisamente donde el cine mismo surge: 



en la intersección de las fuerzas de producción y consumo 
que se refuerzan mutuamente. 

 

 

Referencias 

Andrews, D. (2000) “Las 'tres edades' de los estudios 
cinematográficos y la era venidera”. PMLA (115)3 (mayo): 
341–51. 

‒‒ (1985) “De cánones y quietismo: Dudley Andrews responde a 'La 
política de los cánones cinematográficos' de Jane Staiger”. 
Cinema Journal (25)1 (otoño): 55–61. 

Arnheim, R. (1997) Ensayos y crítica cinematográfica (B. Benthien., 
Trad.). Madison: University of Wisconsin Press. 

‒‒ (1989) El cine como arte. Los Ángeles: University of California 
Press. 

Aronowitz, S. (1994) Roll Over Beethoven. Hanover, NH: Wesleyan 
University Press. 

Baudry, J. (1986) “El aparato”. Narrativa, aparato, ideología: Una 
lectura de la teoría cinematográfica (P. Rosen., Ed.). Nueva 
York: Columbia University Press: 299–319. 



Bazin, A. (1996) Bazin en acción: importantes ensayos y reseñas de 
los años cuarenta y cincuenta. (A. Piette., Trad.). Nueva 
York: Routledge. 

‒‒ (1967) ¿Qué es el cine? (H. Gray., Trad.). Los Ángeles: University 
of California Press. 

Bérubé, M. (1994) “El pop se apodera de la Academia: Los 
sementales de culto luchan contra el poder” Acceso 
público: Teoría literaria y política cultural estadounidense. 
Londres: Verso. 

Brantlinger, P. (1990) Las huellas de Crusoe. Nueva York: 
Routledge. 

Brunette P. y D. Wills. (1989) Pantalla / Obra: Derrida y la teoría 
cinematográfica. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Cavell, S. (1981) En busca de la felicidad: La comedia 
hollywoodense del nuevo matrimonio. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 

Cohn, J. (2009) “¿Qué son los Estudios Culturales Anarquistas? 
Precursores, Problemas y Perspectivas”. Nuevas 
Perspectivas sobre el Anarquismo. Ed. N. Jun y S. Wahl. 
Lanham, MD: Lexington Books: 403–24. 

Deleuze, G. (1990) Expresionismo en filosofía: Spinoza. (M. 
Joughin., Trad.). Nueva York: Zone Books. 

Deleuze, G., y F. Guattari. (1977) Anti‒Edipo: capitalismo y 
esquizofrenia (R. Hurley, M. Seem y HR Lame., Trad.). 
Nueva York: Viking Press. 



‒‒ (1986) Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia (B. Massumi., 
Trad.). Minneapolis: University of Minnesota Press. 

‒‒ (1986) Kafka: Hacia una literatura menor (D. Polan., Trad.). 
Minneapolis: University of Minnesota Press. 

Deleuze, G., y C. Parnet. (1987) Diálogos (H. Tomlinson y B. 
Haberjam., Trad.). Nueva York: Columbia University Press. 

Derrida, J. (1981) Posiciones (A. Bass., Trad.). Chicago: University of 
Chicago Press, 1981. 

‒‒ (1978) Escritura y diferencia (A. Bass., Trad.). Chicago: University 
of Chicago Press. 

‒‒ (1976) De gramatología (GC Spivak., Trad.). Baltimore: Johns 
Hopkins Press. 

Durante, S., Ed. (1993) El lector de estudios culturales. Nueva York: 
Routledge. 

Eiseinstein, S. (1969) El sentido cinematográfico y la forma 
cinematográfica. Nueva York: Harcourt Brace. 

Fiske, J. (1993) Juegos de poder, obras de poder. Nueva York: 
Verso. 

Foucault, M. (2003) El Foucault esencial (P. Rabinow y N. Rose., 
Eds.). Nueva York: The New Press. 

‒‒ (1995) Disciplinar y castigar (A. Sheridan., Trad.). Nueva York: 
Vintage Books. 



‒‒ (1994) Las palabras y las cosas. Nueva York: Vintage Books. 

‒‒ (1990) La historia de la sexualidad: una introducción. Nueva 
York: Vintage Books. 

‒‒ (1972) La arqueología del conocimiento (A. Sheridan., Trad.). 
Nueva York: Pantheon. 

‒‒ (1965) Locura y civilización (R. Howard., Trad.). Nueva York: 
Pantheon. 

Frank, T. (2000) Un mercado bajo Dios. Nueva York: Anchor Books. 

Friedberg, A. (1997) “Cine y la condición posmoderna”. Posiciones 
de observación: maneras de ver el cine (L. Williams, Ed.). 
Nuevo Brunswick, Nueva Jersey: Rutgers University Press: 
59–86. 

Gans, H. (1985) “Cultura popular estadounidense y alta cultura en 
una estructura de clases cambiante”. Prospects: An Annual 
of American Cultural Studies 10: 17–37. 

‒‒ (1974) Cultura popular y alta cultura. Nueva York: Basic Books. 

Grossberg, L. (1992) Tenemos que salir de este lugar. Nueva York: 
Routledge. 

Heath, S. (1976) “El espacio narrativo”. Screen (17)3: 68–112 

Hoggart, R. (1995) La forma en que vivimos ahora. Londres: Chatto 
& Windus. 



Horkheimer M. y T. Adorno. (1993) “La industria cultural: La 
Ilustración como engaño de masas”. Dialéctica de la 
Ilustración. Trad. J. Cumming. Nueva York: Continuum: 
120–67. 

Jay, M. (1997) Ojos abatidos: La denigración de la visión en el 
pensamiento francés moderno. Berkeley: University of 
California Press. 

Kracauer, S. (1997) Teoría del cine: La redención de la realidad 
física. Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Leavis, FR (1952) Scrutiny: A Reprint, 20 volúmenes. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Levine, L. (1988) Highbrow / Lowbrow: El surgimiento de la 
jerarquía cultural en Estados Unidos. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. 

Marcuse, H. (1964) El hombre unidimensional. Boston: Beacon 
Press. 

May, T. (1994) La filosofía política del anarquismo 
postestructuralista. University Park, PA: Pennsylvania State 
University Press. 

McRobbie, A. (1994) Posmodernismo y cultura popular. Nueva 
York: Routledge. 

Metz, C. (1974) Lenguaje y cine. La Haya: Mouton. 

‒‒ (1973) “Problemas actuales de la teoría cinematográfica” (D. 
Matias., Trad.). Pantalla 14:1–2: 40–88 



Mitry, J. (1997) La estética y la psicología del cine (C. King., Trad.). 
Bloomington, IN: Indiana University Press. 

Mulhern, F. (1979) El momento del escrutinio. Londres: Verso. 

Mulvey, L. (1975) “El placer visual en el cine narrativo”. Screen 
(16)3: 6–18. 

Polan, D. (1985) “La crítica de la razón cinematográfica: Stephen 
Heath y el estudio teórico del cine”, boundary (2)13,2 / 3 
(Invierno ‒ Primavera): 157–71. 

Staples, D. (1966–67) “La teoría del autor reexaminada”. Cinema 
Journal 6: 1–7. 

  



 

 

 

 

 

VIII. LA ANARQUITECTURA DE ADRIAN BLACKWELL: LA 
TENSIÓN ANARQUISTA 

 

Allan Antliff 69
 

 

Prefacio 

Andrian Blackwell ha desarrollado el aspecto antagónico 
de la estética anarquista mediante la creación de zonas de 

 

69 Allan Antliff ocupa la Cátedra de Investigación Canadiense en Arte 

Moderno en la Universidad de Victoria. Se especializa en historia del arte 

moderno, arte contemporáneo y estudios anarquistas. Es editor de arte de la 

revista británica Anarchist Studies y ha publicado numerosas reseñas de arte 

y artículos de fondo en revistas como Canadian Art Magazine, Fuse, C 

Magazine y Galleries West. Fue miembro fundador de la Escuela Libre 

Anarquista de Toronto (actualmente Anarchist U) y colaborador de The Fifth 

Estate, Anarchy Magazine, Ye Drunken Sailor y otras publicaciones. 



tensión en los espacios entre el arte y la arquitectura. El 
siguiente artículo es una reflexión y reseña de su obra. 

En el activismo político anarquista, las estructuras sociales 
son autónomas, pero están íntimamente relacionadas con 
nuestra capacidad de acción. El progreso social se concibe 
como un proceso colectivo de autorrealización donde la 
libertad individual y la libertad social son contiguas: el 
potencial del anarquismo se materializa en la huella social 
de su propia inmanencia. Pero esa huella se afirma ante una 
formidable oposición.  

Dado que las sociedades existentes son tan antitéticas a 
los valores anarquistas, el anarquismo necesariamente 
provoca antagonismo, conflicto y desafío, junto con 
prefiguraciones de la libertad como una realidad sensorial. 
Estas son las políticas del artista‒arquitecto Adrian 
Blackwell, quien ha estado activo durante algún tiempo 
combatiendo las fuerzas de la gentrificación en Toronto, la 
ciudad más grande de Canadá.  

En el curso de esta lucha, Blackwell ha desarrollado el 
aspecto antagónico de la estética anarquista al crear zonas 
de tensión que se representan en los espacios entre el arte 
y la arquitectura. 

En primer lugar, este ha sido su medio para superar las 
fuerzas de alienación en la profesión arquitectónica. 
Blackwell argumenta que la producción arquitectónica está 



“altamente mediada [...] dentro de la estructura 
colaborativa pero jerárquica de una firma”, mientras que el 
arte se “genera en un contexto próximo a la vida cotidiana 
de sus productores” (Blackwell, 2005: 78).  

 

Baño público, sanitario portátil modificado, espejo de doble cara (Ottawa 

y Toronto), 1998. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell. 

Los arquitectos construyen los entornos en los que 
vivimos, pero su libertad creativa está sistemáticamente 
restringida. ¿Cómo, entonces, se puede radicalizar el 
potencial social de la arquitectura? La solución de Blackwell 
ha sido incorporar las preocupaciones arquitectónicas a la 
creación artística, prefigurando relaciones sociales 
anárquicas bajo la apariencia de un arte que ataca la cultura 



popular de la gentrificación capitalista y las relaciones 
sociales que se establecen en los espacios urbanos que esta 

crea (ibid.).  

 

 

Baño público, sanitario portátil modificado, espejo de doble cara (Ottawa 

y Toronto), 1998. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell. 



¿Cuál es la percepción popular de la gentrificación en 
Canadá y Estados Unidos? El término fue acuñado por 
primera vez por la socióloga británica Ruth Glass en 1964 
para describir la transformación de un barrio moldeado por 
una clase menos pudiente para adaptarse a otra más 
adinerada. Para Glass, la gentrificación era un proceso social 
depredador con una multitud de impactos negativos; sin 
embargo, con el paso de las décadas comenzó a perder su 
fuerza crítica, al menos en Norteamérica. Aquí, donde la 
institución de la propiedad privada se trata rutinariamente 
como la base estructural del desarrollo cívico, la 
gentrificación se naturalizó como un proceso positivo y 
políticamente neutral de revitalización urbana que elimina 
"la mancha de la pobreza" al tiempo que mejora físicamente 
el paisaje urbano (Blackwell, 2006: 30).  

En su estudio político de la esfera pública urbana 
contemporánea, el teórico social estadounidense Jeff Ferrell 
ha señalado las características retóricas de la mejora cívica a 
través de la gentrificación tal como la despliegan los 
promotores inmobiliarios, los funcionarios cívicos y las 
fuerzas del orden. La gentrificación sanea los delitos contra 
la calidad de vida y resuelve los problemas de la pobreza y la 
falta de vivienda al obligar a los pobres a irse. Ojos que no 
ven, corazón que no siente, por así decirlo (Ferrell, 2001: 15). 

A finales de septiembre de 1998, tras considerables 
negociaciones con la administración municipal y los 
comercios locales, Blackwell instaló un baño portátil cerca 



de la esquina de Queen y Spadina, en el centro de Toronto 
(Blackwell, 2004: 306). La instalación se presentó como 
parte de una exposición externa organizada por una galería 
dirigida por artistas, y Blackwell se comprometió a realizar el 
mantenimiento y la limpieza del baño durante un mes. Antes 
de la instalación, modificó el baño sustituyendo la puerta 
por un espejo de doble cara. El espejo permitía a los usuarios 
ocasionales del baño observar la calle, creando posibilidades 
para el juego y el voyerismo. 

En ese momento, el gobierno conservador de Ontario 
había aprobado la "Ley de Calles Seguras" que facultaba a la 
policía para criminalizar las estrategias de supervivencia de 
las personas sin hogar.  

La gentrificación se intensificaba bajo los auspicios del 
ayuntamiento de Toronto, que promovía la construcción de 
condominios en el centro de la ciudad. Como parte de esta 
iniciativa, la policía de Toronto recibió mayores fondos para 
horas extras y la obligación de desalojar a las personas sin 
hogar de las zonas públicas (ibid.).  

El gobierno y los promotores privados encontraron una 
causa común en la popularización de una ecuación familiar 
de la gentrificación: pobres = peligro. Blackwell instaló su 
inodoro junto a una esquina concurrida donde la gente de la 
calle limpiaba las ventanas de los coches a cambio de dinero. 
Los comercios locales habían estado presionando para que 



se desalojara la esquina, y una de sus estrategias fue negar 
el acceso a los baños. 

 

La plaza Dundas es una propuesta para una nueva plaza pública en el 

centro de Toronto. Responde con firmeza a las concepciones autoritarias del 

espacio cívico imaginadas por los urbanistas y políticos de Toronto, pero 

intenta hacerlo proponiendo una solución razonable a las exigencias técnicas 

del concurso. 



 

 
 
Plaza Dundas, propuesta no oficial del concurso, 3 carteles de 61 x 91 cm 

cada uno (Toronto), 1998, dibujos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian 

Blackwell. 



 

Concurso no oficial de Dundas Square, 3 carteles de 61 x 91 cm cada uno 

(Toronto), 1998. Dibujos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell. 

Esta fue una intervención del lado de los limpiadores de 
ventanas, que brindó un servicio público muy necesario a 
quienes sufrían discriminación. En el proceso, se logró 
interrumpir la segregación sistémica por clases sociales y la 



imposición de derechos de propiedad en el espacio público. 
El uso del baño también brindó un respiro de la 
intensificación de la vigilancia policial ordenada por el 
gobierno de Ontario y el ayuntamiento de Toronto "en 
nombre del bien común" (ibid., 307). De hecho, cada vez que 
una persona de la calle usaba el baño, el observado se 
convertía en observador, un cambio de perspectiva que 
coincidía con la provocativa reacción de Blackwell contra el 
acoso social a instancias de intereses empresariales. 

A finales de la década de 1990, el departamento de 
planificación de Toronto anunció un concurso para diseñar 
una nueva plaza pública en la esquina de las calles Younge y 
Dundas, en pleno centro. Brown and Storey Architects invitó 
a Blackwell a participar en el desarrollo de una propuesta, 
pero este se retiró al percatarse de que sus planes 
contradecían los suyos. La firma ganó el concurso y 
finalmente se hizo con el encargo, lo que nos dio la plaza tal 
como existe hoy (Blackwell, 2008: 86). La plaza fue un 
ejemplo clásico de gentrificación, promocionada como un 
espacio festivo y comercial, con una gestión rigurosa y un 
paquete de alquiler. En consecuencia, Brown and Storey 
diseñó una plaza que satisficiera las necesidades del 
comercio. Una prominente valla publicitaria electrónica 
bombardeó al público con publicidad y se introdujeron 
elementos arquitectónicos para canalizar el flujo de tráfico 
entre las zonas comerciales. La plaza fue concebida como 



escenario para eventos promocionales corporativos, repleta 
de chorros de agua para la gestión de multitudes. 

Blackwell se opuso a la privatización de la Plaza Dundas, 
pero se negó a abandonar el espacio público que estaba 
siendo colonizado. En su lugar, creó su propio diseño 
alternativo, que presentó en un evento público para 
celebrar las propuestas ganadoras del concurso. La 
propuesta se inspiró en los espacios de discurso cívico de la 
antigua Grecia: el mercado, llamado ágora, y el anfiteatro 
(Blackwell, 2003b: 308). 

Adoptó la forma de una plataforma en espiral que 
desciende suavemente hacia una gran área abierta en el 
centro. Un balcón y gradas ofrecen formas alternativas de 
experimentar el espacio, al que se puede acceder desde 
múltiples direcciones. La estética es porosa, abierta a los 
caprichos del público (Blackwell, 2008: 86). Siguiendo la 
lógica privatizadora de la gentrificación, la plaza de la 
comisión de planificación pretendía reflejar el vocabulario 
comercial de su entorno; y esto es precisamente lo que 
Blackwell rechazó. De acuerdo con la visión anarquista de 
que la diversidad, el desorden y la imprevisibilidad son 
facetas ineludibles de la libertad social, su plaza está libre de 
cualquier manipulación ideológica, en particular la torre 
publicitaria que figuró tan prominentemente en el plan 
ganador. La propuesta de Blackwell fomentó el antagonismo 
entre un espacio de discusión y debate y el entorno 
comercializado que lo rodea. El diseño acogió con 



beneplácito las expresiones y otras manifestaciones de 
conflicto político porque se negó a imponer una noción 
hegemónica de comunidad en la vida cívica. Al acoger la 
diversidad y la fricción que requiere la democracia, la 
propuesta fomentaba una libertad de acción que trascendía 
cualquier límite impuesto por las autoridades cívicas o 
estatales (Blackwell, 1998a). La anarquía se celebraba de 
forma flagrante y abierta. «Jugar con fuego, comer al aire 
libre, mentir, besar en el cemento, andar en línea recta, 
luchar contra el poder, amar a un desconocido»: en un 
espacio cívico autónomo, las posibilidades podían y debían 
ser infinitas (Blackwell, 1998b). Blackwell denunció el 
concurso de Dundas Square como un ejercicio de 
gentrificación que buscaba comercializar y gestionar la 
esfera pública. 

A veces, la vida imita al arte. En 2008, el funcionario 
municipal a cargo del desarrollo de Dundas Square fue 
nombrado Jefe de Planificación de Toronto. Al reunirse con 
un periodista para una sesión de fotos, un "organizador de 
eventos" que trajo consigo a un guardia de seguridad lo 
expulsó de su propia plaza. Les dijeron que para "hacer 
cualquier cosa en la plaza" se necesitaba un permiso. Una 
pizzería se estaba preparando para repartir porciones gratis, 
así que tuvieron que irse. Dejando a un lado la retórica cívica, 
el periodista concluyó: "Lo que tenemos [en Dundas y 
Younge] es una plaza privada gestionada por una junta 



directiva que la alquila para eventos corporativos" 
(Anónimo, 2009). 

Tras su intervención en Dundas Square, Blackwell decidió 
condensar las características anárquicas de su propuesta en 
una forma ideal: una escultura diseñada para uso público. 
Maqueta para un Espacio Público se completó en 1999 y se 
ha exhibido en diversas galerías y espacios cívicos al aire 
libre. La maqueta está compuesta por gradas concéntricas 
de unos siete metros de diámetro. El anillo comienza a nivel 
del suelo y se eleva hasta una altura de siete metros antes 
de descender gradualmente en espiral hacia el centro. Esta 
escultura se inspiró en los procesos de toma de decisiones 
anarquistas, en los que los participantes forman un círculo 
para interactuar cara a cara. La maqueta está diseñada para 
albergar a un grupo mayor que un círculo estándar.  

Las variaciones de elevación crean condiciones para jugar 
con la dinámica de las jerarquías implícitas que se 
compensan entre sí. Las relaciones de poder se sitúan 
simbólicamente y se fluidifican en el proceso. ¿Quién tiene 
más poder, una persona más cercana al centro o una 
persona más arriba en la periferia? (Blackwell, 2008: 87). 

En el año 2000, en medio del frenesí urbanístico de 
Toronto, Blackwell expuso "Modelo para un Espacio Público" 
en el local de Mercer Union en la calle Lisgar, una de las 
galerías de arte más antiguas de la ciudad (fundada en 
1979). Los edificios de la zona se estaban convirtiendo 



rápidamente en condominios y locales de lujo para 
empresas de alta tecnología. A la vuelta de la esquina de la 
galería, promotores inmobiliarios habían instalado salas de 
exposición y apartamentos‒escenario para atraer 
compradores.  

Mientras se exhibía "Modelo para un Espacio Público", 
Blackwell organizó varios foros abiertos en los que los 
residentes locales debatieron los problemas sociales 
derivados de la gentrificación y la falta de vivienda asequible 
en el vecindario inmediato (Osborne, 2000: 26‒7). Una 
escultura social de antagonismo y agitación enfrentó las 
libertades cívicas de artistas, asalariados y personas que 
recibían asistencia social contra el urbanismo capitalizado 
para los más adinerados. 

 

1. 



 

2.  
 

1. Este proyecto se deriva formalmente del proyecto para la Plaza Dundas, 

pero responde a mi experiencia con reuniones no jerárquicas en la Escuela 

Libre Anarquista de Toronto. En estas clases y reuniones organizativas, un 

grupo de personas sentadas y conversando en círculo discute ideas y toma 

decisiones por consenso. 

 2. Maqueta para un Espacio Público, construcción de madera 

contrachapada (Galería de Arquitectura de la Universidad de Manitoba, 

Winnipeg y Mercer Union, Toronto), 2000. Copyright Adrian Blackwell. 

Foto 1: Rafael Gomez‒Moriana, Foto 2: Mercer Union. 

El propio Blackwell se encontraba sin hogar cuando instaló 
la Maqueta para un Espacio Público. Vivía en una antigua 
fábrica ubicada en el número 9 de la Avenida Hanna, donde 
los ocupantes construyeron sus propios estudios, con 
plomería y otras comodidades. Una empresa de fibra óptica 



había comprado el terreno y el 31 de marzo, los ocupantes 
recibieron un preaviso de 30 días para desalojar. 

9 Hanna era más que un hogar. El interior improvisado 
incluía una inmensa zona central que se había utilizado para 
numerosos proyectos activistas a lo largo de los años, 
incluyendo la confección de pancartas.  

Los estudios albergaban a muchos artistas, y el trabajo 
creativo que se había invertido en ellos era extenso. «Lo que 
me encantaba de 9 Hanna», recuerda Blackwell, «es que se 
podían crear cosas allí. Tenía dos características que lo 
hacían ideal: estudios asequibles y bien iluminados, y 
amplios espacios abiertos dentro del edificio donde era 
posible crear un ambiente desordenado y construir cosas 
más grandes. Era un espacio utópico y funcional» (2005: 
88)70. El edificio era político y social. Era funcional y único. 
Merecía ser conmemorado. 

Con el desalojo pendiente, Blackwell documentó trece 
estudios de artistas usando una cámara estenopeica. Cada 
fotografía de la serie, titulada Desalojado el 1 de mayo de 
2000, 9 Hanna, registra las características individualizadas 
de estos espacios. Las unidades habían sido construidas y 

 

70 Continúa: «En cambio, el loft en condominio se centra principalmente en 

el consumo. Impide todas las posibilidades productivas inherentes al estudio. 

Por eso, considero que el auge de los condominios en Toronto y la 

gentrificación de los estudios de alquiler bajo son un ataque a la posibilidad 

de crear un mundo de productores creativos autónomos». 



adaptadas para satisfacer las necesidades de quienes vivían 
y trabajaban en ellas.  

Ningún estudio era exactamente igual a otro y variaban en 
tamaño según la superficie ocupada. Blackwell ha 
argumentado que tales "espacios genéricos ideales" son 
antitéticos a las concepciones lucrativas de los promotores 
de condominios, que destruyen la posibilidad de una 
"producción creativa autónoma" cada vez que cierran un 
edificio de alquiler bajo para dar paso a un estilo de vida de 
lujo (ibid., 88‒9). Su serie reivindica el activismo de estos 
espacios, donde los modos de vida se configuraban 
libremente para servir a los deseos de los habitantes. Estas 
creaciones arquitectónicas abiertas, estetizadas 
fotográficamente, proyectan un poder de oposición 
anárquico, una amenaza con el ejemplo que no podía 
dejarse de lado, ser atacada y desalojada por la economía 
del capitalismo.  

El arte radicalmente reflexivo de Blackwell ataca, en 
primer lugar, las fuerzas que socavan la posibilidad de un 
mundo mejor y más humano. Su obra configura la estética 
anarquista como un ejercicio de inmanencia, al apelar a 
nosotros como posibles cómplices de las tensiones sociales 
que la anarquía en el arte cultiva al negarse a encerrarse en 
los confines de las instituciones culturales del capitalismo.  

Esta estética de la tensión busca constantemente vías que 
rompan con la alienación, transparencias que cierren la 



brecha entre el artista y el público, rupturas que nos 
adentren en un terreno social en disputa, donde 

descubrimos nuestra propia libertad.  

 

Estas cuatro imágenes forman parte de una serie que documenta espacios 

de trabajo en una antigua fábrica de municiones. Estos espacios eran 

económicos de alquilar y fácilmente adaptables. Cada foto ilustra un espacio 

donde la vida cotidiana y la práctica creativa se integran orgánicamente.  
 
Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a 

color, 50x60 cm y 60x76 cm, 2001. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright 

Adrian Blackwell. Foto 1 ‒ El Espacio de Gordon Anderson. 



 

 

 

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a 

color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian 

Blackwell. Foto 2 ‒ El espacio de Adrian Blackwell 

 



 

 

 

 

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a 

color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian 

Blackwell. Foto 3 ‒ Peter Bowyer's Space 

  



 

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a 

color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian 

Blackwell. Foto 4 ‒ Espacio de Darren O'Donnel 

 

 

Referencias 

Anónimo. (2008) “Carta desde Younge‒Dundas Square: Diseño 
para el público”, National Post (6 de mayo). Recuperado el 
2 de marzo de 2009 de  
http://network.nationalpost.com/np/blogs/toronto/archiv



e/2008/05/09/letter‒from‒yonge‒dundas‒square‒
designingfor‒the‒public.aspx 

Blackwell, Adrian. (2006) “La gentrificación de la gentrificación y 
otras estrategias de la clase creativa de Toronto”, Fuse 
(29)1. 

‒‒ (2005) “Conferencia: 21 de octubre de 2002”, Unboxed: 
Engagements in Social Space (Jen Budney y Adrian 
Blackwell, eds.). Ottawa: Galería 103. 

‒‒ (2003a) “El baño público”, Solo un comienzo: una antología 
anarquista (Allan Antliff, Ed.). Vancouver: Arsenal Pulp 
Press. 

‒‒ (2003b) “Modelo para un espacio público”, Sólo un comienzo: 
una antología anarquista (Allan Antliff, Ed.). Vancouver: 
Arsenal Pulp Press. 

‒‒ (1998a) “Entrada no oficial al concurso de Dundas Square”, 
panel dos. 

‒‒ (1998b) “Entrada no oficial al concurso de Dundas Square”, 
panel tres. 

Ferrell, Jeff. (2001) Derribando las calles: Aventuras en la anarquía 
urbana. Nueva York: Palgrave. 

Osborne, Catherine. (2000) “Silicon Alley North / Liberty Street 
Village en el año 2005”, Mix (2)26. 

 



 

 

 

 

IX. NEGAR ESPACIOS Y LUGARES ANÁRQUICOS: UNA 
CRÍTICA ANARQUISTA DE LA METAGEOGRAFÍA MOSAICO‒
ESTATISTA 

 

Xavier Oliveras González 71
 

 

Prefacio 

Este artículo explora cómo se niegan o rechazan los 
espacios/lugares anárquicos/anarquistas. Este rechazo se 
debe, en primer lugar, a un rechazo ideológico del 

 

71 Xavier Oliveras González es investigador del Departamento de Geografía 

de la Universitat Autònoma de Barcelona (Cataluña, España). Sus líneas de 

investigación incluyen la metageografía (en particular, la construcción de 

marcos geográficos hegemónicos), la geografía anarquista y la cooperación 

transfronteriza (a nivel subnacional). Es profesor de Geografía de España, 

Geografía de Europa y Geografía Regional. Su tesis doctoral (2009) versó 

sobre la construcción de macrorregiones transnacionales en Europa. Partes 

de este artículo se presentaron en la « Conferencia Internacional Anual de la 

Royal Geography Society en Londres» (2010). 



anarquismo y, en segundo lugar, a una imposibilidad 
metageográfica. Con respecto a este segundo rechazo, se 
muestra que la concepción hegemónica actual de la 
metageografía, la llamada metageografía mosaico‒estatista 
(donde el espacio se divide en unidades territoriales; donde 
las unidades territoriales se ordenan jerárquicamente; etc.), 
se relaciona con cuestiones de poder y dominación. La 
metageografía (que es un conjunto de estructuras y marcos 
geográficos a través de los cuales se concibe el espacio) debe 
reconstruirse según los principios anarquistas que hacen 
concebible el espacio anárquico de nuevo, a la vez que 
critica todos los espacios de dominación. 

 

 

Introducción 

Los anárquicos/istas siempre han tenido una notable 
dimensión territorial, y esta está empezando a ser 
ampliamente reconocida (o concebida). La dimensión 
territorial no solo se refiere a la localización geográfica, sino 
también a la capacidad y potencial de construir “espacios” y 
“lugares”, fuera del espacio de relaciones de dominio (como 
el espacio estatista), basados en relaciones igualitarias y 
antiautoritarias, prácticas sociales no jerárquicas, 
autonomía colectiva e individual, estructuras cooperativas, 
etc. Así pues, los espacios y lugares anárquicos/istas pueden 
definirse como los territorios (construidos) basados en y 



debido a los principios y pueblos anarquistas, al igual que los 
espacios de pueblos sin Estado, comunidades libertarias, 
centros sociales, municipios libres, colectivizaciones de la 
Revolución Española, Zonas Autónomas Temporales (ZAT), 
situaciones construidas, partidos, revueltas, etc., en todas 
partes y en cualquier momento. Estos son los 
“anarcoterritorios”, como los ha denominado Anarco‒
Territoris (una revista de pensamiento territorial 
anarquista). En este sentido, la anarquía y el anarquismo 
tienen una visión más amplia que el sentido más tradicional, 
común y restringido, propuesto por algunos estudiosos 
anarquistas (Shukaitis, 2009; Rebollo et al., 2009). 

Para muchas personas (quizás excluyendo a los 
anarquistas), los espacios y lugares anárquicos/istas no 
encajan en las estructuras y marcos geográficos 
hegemónicos actuales (en un mundo ordenado por los 
Estados y el capitalismo), lo que llamamos metageografía 
mosaico‒estatista. Como resultado, los espacios y lugares 
anárquicos/istas no se comprenden, y mucho menos se 
conciben. Esta metageografía mosaico‒estatista (producida 
e impuesta por los Estados y sus aparatos y aliados, como el 
gobierno, la escuela, los medios de comunicación, etc.) ha 
obstaculizado la concepción y visualización de lugares 
anárquicos desde el siglo XIX. Pero hoy en día, una nueva 
metageografía está en desarrollo. 

A pesar de las ideologías de los marcos geográficos 
(utilizados cotidianamente, desde las conversaciones más 



comunes hasta los discursos y conceptos políticos y 
científicos), la metageografía ha recibido poca atención 
desde la perspectiva anarquista distintiva. Sin embargo, 
algunos anarquistas se preocupan por esta cuestión. Los 
posanarquistas turcos Evren y Öğdül (2002) y Evren (2006) 
han argumentado que existe una relación entre la 
metageografía mosaico‒estatista, el eurocentrismo, el 
capitalismo y la globalización. 

 

 

Metageografía: Haciendo concebible el espacio 

Antes de caracterizar la metageografía mosaico‒estatista, 
es necesario definir el concepto mismo de “metageografía”. 
Existen muy pocos significados diferentes en la literatura 
académica. Aquí adopto la definición proporcionada por 
Lewis y Wigen (1997), Taylor (2003) y Raffestin (1978, 1983). 
La metageografía describe el conjunto internamente 
consistente de estructuras espaciales o marcos 
conceptuales mediante los cuales los individuos y los grupos 
conciben, ordenan e interpretan el espacio y/o la dimensión 
espacial del mundo, el cosmos y/o el universo. Algunos 
ejemplos de estructuras o marcos espaciales incluyen los 
siguientes conceptos: “región”, “país”, “continente”, 
“cultura”, “clima” o “ecorregión”; la división dualista entre 
espacios rurales y urbanos; los puntos cardinales (Norte, Sur, 



Oeste y Este). Es importante pensar estos conceptos con 
todas las ideas y valores que a menudo se asocian con ellos, 
ya que establecen prioridades políticas que conciernen al 
espacio real e imaginario. En este sentido, Toldrà (2010) ha 
explicado cómo se construyeron el Cielo y el Infierno 
católicos en la Edad Media: ambos eran una copia perfecta 
de la organización territorial y social feudal. 

Históricamente, las primeras metageografías se 
desarrollaron en el preciso momento en que los humanos 
adquirieron consciencia del mundo que los rodeaba y de sí 
mismos como seres en él. Fue entonces cuando el mundo se 
conceptualizó y comunicó mediante cualquier tipo de 
lenguaje (un conjunto y sistema de signos y símbolos). 
Conceptos como «espacio», «mundo» o «universo», entre 
otros, no han sido más que marcos metageográficos a través 
de los cuales se ha concebido el espacio como un objeto real. 
Por ejemplo, en la cosmovisión europea moderna, el 
«espacio» se entiende como un entorno ilimitado, continuo 
y tridimensional que contiene objetos físicos. 

La metageografía nos permite pensar y hablar sobre el 
espacio y las relaciones espaciales y, a su vez, nos permite 
generar avances en el conocimiento geográfico. Sin 
embargo, esta posibilidad es limitada. La metageografía 
también fija los límites conceptuales y mentales dentro de 
los cuales el mundo y los términos a través de los cuales 
pensarlo son posibles. Nos "indica" qué procesos o 
elementos espaciales debemos observar, así como la forma 



en que estos procesos y elementos deben observarse y 
ordenarse. En resumen, las estructuras metageográficas 
imponen una entrada y una salida que posibilitan dentro de 
los términos establecidos e inhabilitan todo lo que 
trascienda sus límites. En otras palabras, inhabilitan otras 
posibles metageografías. 

En otro sentido, la metageografía es a la vez (a) un 
instrumento (o un medio) a través del cual desarrollar 
objetivos y acciones, y (b) un entorno en el cual 
desarrollarlos. 

 

 

1. Metagrafía (Instrumento): Funciones 

Como instrumento, la función metageográfica básica es 
concebir el espacio y las relaciones espaciales que existen 
entre los seres humanos y otros elementos que lo 
conforman. Desde esta perspectiva, se pueden definir otras 
funciones específicas: 

• Orientar el espacio: colocar puntos de referencia, 
puntos cardinales, etc. 

• Comprender el espacio: explicar los fenómenos y 
elementos espaciales (especialmente físicos, 



meteorológicos, sísmicos, formas del relieve, vegetación, 
etc.); predecir los fenómenos espaciales. 

• Ordenar el espacio: clasificar y estructurar 
jerárquicamente espacios y lugares. 

• Interpretar el espacio: aportar valores éticos, 
económicos, simbólicos, etc., al espacio y/o a sus 
elementos. 

• Comunicarse en y sobre el espacio: dar nombres de 
lugares (topónimos). 

• Identificar: asociar identidades con lugares. 

• Medir el espacio: contar el espacio y los elementos 
espaciales. 

• Dominar y controlar el espacio: gestionar el espacio 
(elementos humanos y físicos), explotar sus recursos. 

 

 

2. Metageografía (Medio ambiente): Componentes 

Como entorno, una metageografía tiene tres 
componentes: 



• Patrón: corresponde al modelo territorial mediante 
el cual se ordenan el espacio y las relaciones espaciales 
(entre actores y elementos espaciales). Para hacer un 
símil arquitectónico, el patrón es como un edificio. 

• Contenido: corresponde a las características que 
definen el espacio, los eventos, los elementos y actores 
espaciales. Parafraseando a la arquitectura, el contenido 
es lo que se encuentra dentro de un edificio. 

• Significado: corresponde a los intereses, valores 
éticos, estéticos, emocionales, prejuicios, etc., que se 
cargan en los componentes del patrón y del contenido (o 
en el edificio y su contenido). 

 

 

Metageografía y Poder (y Dominio): La metageografía 
mosaico‒estatista 

Existe una importante relación entre la metageografía y el 
poder (y el dominio), como lo demuestran las funciones 
metageográficas (la metageografía como instrumento). Una 
metageografía nunca es neutral, especialmente en un 
contexto socioespacial de relaciones de dominio. En primer 
lugar, es una construcción social (no natural) desarrollada 
por un grupo social específico. Este grupo está ubicado 
social, ideológica y geográficamente, e impone sus 



concepciones a otros individuos y colectivos. En 
consecuencia, su producción y reproducción refleja los 
intereses y significados de ese actor territorial específico. 

Parafraseando la frase de George Orwell «Quien controla 
el pasado controla el futuro» (1984), se puede decir que el 
grupo que controla la metageografía (y su construcción) 
controla el territorio (con un deseo hegemónico y con 
términos impuestos). Este es el caso de las metageografías 
construidas por grupos que ostentan cualquier tipo de 
dominio (incluido el político, el económico y el religioso, 
entre otros). Estas diversas construcciones tienden a 
converger en una única metageografía internamente 
consistente, a la vez que legitiman las relaciones de poder 
establecidas por los grupos asociados. A los grupos se les 
otorga la apariencia de naturalidad, inevitabilidad, 
ahistoricidad y/o cientificismo. 

Muchas sociedades premodernas (anteriores al siglo XV) 
han construido estados (como los aztecas, incas, egipcios, 
chinos, griegos, romanos, etc.), y en este sentido han 
desarrollado estructuras metageográficas similares. A pesar 
de las diferencias culturales, sociales o ambientales, todas 
estas sociedades tienen en común su sedentarismo (basado 
en la agricultura y el desarrollo urbano) y una clara división 
social jerárquica. Las revoluciones neolítica y urbana 
tuvieron un enorme impacto en la construcción 
metageográfica. De hecho, su metageografía abarcó todas 
las funciones, desde la orientación espacial hasta el dominio, 



control y explotación de su territorio y los espacios más allá. 
De igual manera, casi todas estas sociedades han tenido una 
“tendencia [...] a situarse en el centro de sus mundos, a 
exagerar el alcance de su control territorial y, al mismo 
tiempo, a prever una o más zonas más allá” (Raaflaub y 
Talbert, 2010: 4). Las similitudes metageográficas giran 
especialmente en torno al componente patrón, y pueden 
clasificarse como una “metageografia en mosaico”: 
etnocentrismo (crear un “nosotros” ubicado en el centro del 
mundo y un “ellos” en la periferia) y poligonismo (crear 
unidades territoriales delimitadas, definidas y ordenadas 
jerárquicamente). 

Aunque la metageografía mosaico actual es hegemónica 
en la sociedad europea moderna (heredada de las 
estructuras metageográficas griegas, romanas y cristianas), 
existen algunas diferencias (en el contenido y significado) 
(Lewis y Wigen, 1997). Recientemente, se ha exportado e 
impuesto globalmente a través del colonialismo, el 
imperialismo y la globalización (Evren y Öğdül, 2002). Este 
tipo de metageografía cambió significativamente desde el 
siglo XVI y ha sido especialmente intenso en el siglo XIX (es 
decir, durante el sistema mundial moderno como lo llamó 
Immanuel Wallerstein): se ha combinado con la ideología 
estatista y capitalista, dando lugar a lo que puede llamarse 
la "metageografía mosaico‒estatista" (Taylor, 2003). Esta es 
la estructura metageográfica hegemónica en el mundo 
europeizado actual. 



Dentro del componente poligonal, la metageografía 
mosaico‒estatista ordena el espacio geográfico mediante 
parcelas, como si se tratara de un mosaico o un 
rompecabezas donde cada pieza es una entidad 
independiente y continua con las demás. Los espacios 
superpuestos, sin descripción, vacíos o intermedios son 
aberraciones. 

La ideología estatista concibe al "Estado" como la única 
entidad soberana sobre un territorio delimitado. El 
resultado es el surgimiento de divisiones fraccionarias del 
mundo en partes claramente delimitadas y contiguas, como 
estados, regiones, lenguas, culturas, ecosistemas, etc. Cada 
parte posee características únicas. La metageografía 
estatista‒mosaica también se ha combinado con otras ideas 
como el eurocentrismo y el universalismo europeo (es decir, 
situar a Europa, la sociedad europea y sus valores en el 
centro y en una posición jerárquica superior), el 
economicismo y el capitalismo (es decir, asignar importancia 
primordial a las relaciones económicas y al dominio de la 
economía capitalista), el cientificismo (es decir, el dominio 
de las ciencias físicas y biológicas en el desarrollo de 
metáforas espaciales) o la idea de progresión histórica (es 
decir, la evolución lineal y ascendente de la historia). Como 
resultado de estas diversas combinaciones, la metageografía 
estatista‒mosaica puede caracterizarse de la siguiente 
manera: 



a. El espacio está ordenado como un mosaico (o un 
rompecabezas), donde cada pieza es una entidad 
independiente y continua a las demás. 

b. La delimitación territorial es esencial. 

c. Todo lugar debe asignarse a una unidad territorial; 
por lo tanto, deben eliminarse los espacios vacíos (de 
poder estatal, capital, etc.), las asignaciones múltiples, 
las superposiciones y las intersecciones. Todo debe estar 
mapeado, nombrado y controlado. 

d. Existe una soberanía territorial dentro de un área, así 
como una característica principal, homogeneidad o 
esencia (como si un Estado fuera la única entidad 
soberana sobre un territorio). 

e. Las unidades territoriales y los fenómenos se 
ordenan jerárquicamente, según la concentración de 
poder y de valores asociados a cada uno. 

f. Se supone y asume que todas las consideraciones 
anteriores y sus consecuencias son normales o naturales 
y, por lo tanto, inevitables (ya sean creadas por Dios o 
por la Naturaleza, y demostrables religiosa o 
científicamente). 

Finalmente, la producción y reproducción de esa 
metageografía se acompaña de dos procesos más (de hecho, 
estos son comunes en otras construcciones 



metageográficas): nombrar y representar gráficamente el 
espacio. A través de estas acciones, el espacio se dota de 
nombres (topónimos y taxones) e imágenes (mapas). Ambos 
son símbolos. La visión y la verbalización tienen un papel 
preponderante (por encima de otros sentidos y formas de 
expresión) en la metageografía mosaico‒estatista, a 
diferencia de otras metageografías posibles. Su dominio se 
basa en la presunción de una objetividad en la que uno se 
cree capaz de ver y expresarse verbalmente. En este sentido, 
la cartografía y el lenguaje (el conjunto formado por mapas, 
topónimos, escalas, orientaciones y proyecciones) actúan 
como mecanismo y metáfora: nombrar y dibujar un espacio 
es convertir la nada en una estructura metageográfica. El 
ejemplo paradigmático es, sin duda, el mapa político de los 
estados (y sus subdivisiones). 

 

 

Negando el espacio y los lugares anárquicos/istas 

El imaginario geográfico producido por la metageografía 
mosaico‒estatista hace inimaginables otras realidades 
espaciales. Por ejemplo, en la historia oficial, la Liga 
Hanseática o el imperio marítimo malayo no se consideran 
estados, ya que su espacio estatal era una red de puertos y 
ciudades (entre las cuales se encontraban el mar y otros 
territorios) (Scott, 2009). Estas metageografías se enfrentan 



a una imposibilidad metahistórica: la idea de progresión 
histórica puede permitirnos concebir los estados 
premodernos como «estados». De manera similar, Pierre 
Clastres (1974) demostró cómo las sociedades sin Estado 
eran imposibles de concebir en la antropología occidental 
tradicional: la «sociedad» siempre se asoció con relaciones 
de poder de dominio. Epistemológicamente, el obstáculo al 
que se enfrentaban se debía a un etnocentrismo cultural 
occidental y a una visión exótica de las sociedades no 
occidentales. 

Lo anárquico/ista se descuida, se niega, se desprecia, se 
subestima o se reduce. Todo anarquista podría decir lo 
mismo desde su propia experiencia: las objeciones contra la 
anarquía se producen y reproducen en textos culturales y 
por la gente común. El posicionamiento metageográfico 
hacia los espacios anárquicos queda ilustrado muy 
claramente por David Graeber (2004: 38‒9), quien ofrece lo 
que bien podría ser una conversación típica y plausible entre 
un anarquista y un escéptico: 

Escéptico: Bueno, podría tomarme más en serio esta 
idea del anarquismo si me dieras alguna razón para creer 
que funcionaría. ¿Podrías nombrarme un solo ejemplo 
viable de una sociedad que haya existido sin gobierno? 

Anarquista: Claro. Ha habido miles. Podría nombrar 
una docena ahora mismo: los bororo, los baining, los 
onondaga, los wintu, los ema, los takkensi, los vezo, etc. 



Escéptico: ¡Pero esos son unos primitivos! Hablo del 
anarquismo en una sociedad moderna y tecnológica. 

Anarquista: De acuerdo. Ha habido todo tipo de 
experimentos exitosos: experimentos de autogestión 
obrera, como Mondragón; proyectos económicos 
basados en la idea de la economía del regalo, como 
Linux; todo tipo de organizaciones políticas basadas en el 
consenso y la democracia directa, etc. 

Escéptico: Claro, claro, pero estos son ejemplos 
pequeños y aislados. Hablo de sociedades enteras. 

Anarquista: Bueno, no es que la gente no lo haya 
intentado. Fíjate en la Comuna de París, la revolución en 
la España republicana, etc. 

Escéptico: ¡Sí, y mira lo que les pasó a esos tipos! ¡Los 
mataron a todos! 

La discusión anterior muestra el razonamiento derivado de 
la metageografía mosaico‒estatista. No se trata de un 
simple rechazo ideológico al anarquismo. La imposibilidad 
metageográfica de los espacios y lugares anárquicos no solo 
se reduce a un rechazo ideológico consciente, sino también 
a un rechazo más profundo y generalizado, así como a la 
incapacidad de operar inconscientemente a través de la 
metageografía mosaico‒estatista.  



De esta manera, las estructuras metageográficas actúan 
mediante dos mecanismos. Primero, existe un rechazo 
consciente o inconsciente de la posibilidad anárquica/ista. Y 
segundo, existe la incapacidad o imposibilidad de concebir 
un exterior a los parámetros metageográficos dados, 
aprendidos e internalizados. En relación con esto, el carácter 
del escéptico implica la necesidad de demostrar prácticas 
anárquicas/istas reales según los parámetros y métodos 
científicos. 

Como explica David Graeber, la imposibilidad de concebir 
“sociedades” anárquicas/istas (y, por lo tanto, sus espacios 
y lugares) en el ejemplo dado se debe a la correspondencia 
metageográfica entre “sociedad” y “estado”, o incluso 
“estado‒nación”. Por lo tanto, el personaje escéptico en 
realidad exige un ejemplo de “estado anarquista”: es decir, 
un estado‒nación moderno que, sin el gobierno, siga siendo 
un estado “armonioso” como los estados “normales”. En 
segundo lugar, el ejemplo también muestra la suposición 
metageográfica de que las relaciones de poder son ejercidas 
y reguladas predominantemente por el Estado. Por lo tanto, 
el personaje escéptico solo quiere “sociedades” que 
reemplacen la relación de dominio estatal. 

Según la lógica interna de la metageografía mosaico‒
estatista, los espacios y lugares anárquicos no son posibles 
por las siguientes razones (agrupadas según su naturaleza): 



• Histórico: distante en el tiempo (premoderno); no 
determinante para el desarrollo histórico progresivo; 
reducción del alcance histórico del anarquismo. 

• Geográfico: distante en el espacio; 
demográficamente débil; pequeña superficie; dispersión 
espacial; mala conexión; delimitación territorial 
ambigua; reducción del alcance geográfico del 
anarquismo. 

• Duracional: temporal y efímero. 

• Antropológico/Sociológico: pueblos salvajes, 
bárbaros e incivilizados; grupos pequeños; grupos 
marginales. 

 

Más extensamente: 

 

1. Alcance histórico y geográfico de los espacios y lugares 
anárquicos/istas 

La combinación de la metageografía mosaico‒estatista y la 
idea de progresión histórica resulta en la consideración de la 
Modernidad como una idea/ideal relevante y válido. Desde 
esta perspectiva, las experiencias anárquicas se reducen al 
«anarquismo». La historia oficial sitúa el desarrollo del 



anarquismo en el siglo XIX, en Europa y Norteamérica. Por lo 
tanto, se rechazan las experiencias anárquicas anteriores al 
siglo XIX y situadas fuera de Europa. 

Sin embargo, los espacios y lugares anárquicos han 
existido desde siempre y están presentes en todas partes. 
Estas experiencias concuerdan con los principios y 
aspiraciones de libertad, autonomía y solidaridad. Este no es 
el lugar para revisar la evidencia, pero se puede citar el 
trabajo de algunos geógrafos, historiadores y antropólogos 
anarquistas sobre pueblos sin Estado ni gobierno: Kropotkin 
(1902), Clastres (1972), Barclay (1982), Graeber (2004) o 
Scott (2009). 

 

2. Los espacios y lugares anárquicos/istas 

La distancia (geográfica, cultural, temporal, etc.) entre el 
centro y el resto del mundo es cada vez menor. Se exagera 
la importancia de los espacios cercanos y conocidos, 
mientras que se subestima la de los espacios lejanos y 
desconocidos. El eurocentrismo niega la importancia de los 
pueblos no europeos (en términos geográficos e históricos) 
y los califica solo de forma peyorativa (salvajes, primitivos, 
incivilizados, etc.). 



El clasismo funciona de forma similar. Los grupos sociales 
oprimidos son discriminados y calificados de marginados, 
parias, etc. 

 

 

3. Delimitación y organización de espacios y lugares 
anárquicos/istas 

El poligonismo minimiza o niega los espacios y lugares que 
no pueden delimitarse y organizarse territorialmente con 
claridad. También rechaza aquellos que no perduran en el 
espacio y el tiempo. En este sentido, se desprecian las redes, 
el nomadismo, el uso temporal del espacio, la invisibilidad, 
etc. 

 

4. Los espacios y lugares anárquicos/istas 

Finalmente, los argumentos metageográficos mosaico‒
estatistas silencian o distorsionan el autoritarismo y las 
acciones de control, subyugación y dominación ejercidas 
contra los pueblos anárquicos/istas y sus espacios. Además, 
dichos acontecimientos históricos y fenómenos sociales y 
espaciales se reinterpretan según los parámetros 
hegemónicos. De este modo, los espacios y lugares 
anárquicos/istas son dominados: física (dominación 



material), metageográfica y metahistóricamente (dominio 
de conceptos y conocimientos geográficos e históricos). 

 

Algunas conclusiones: una construcción necesaria de 
metageografías anárquicas 

En contraposición a las consecuencias metageográficas 
demostradas ‒aquellas que conducen a la producción de 
conocimiento espacial basado en relaciones de dominio 
(sociales, culturales, políticas, económicas, etc.)‒, se puede 
plantear la posibilidad de construir metageografías críticas 
o, como diría Alba (2006), metageografías libres. El proceso 
de esta construcción (o, de hecho, liberación) implica la 
eliminación de características metageográficas y la 
prevención de su reproducción. Se han presentado algunas 
propuestas en la literatura académica. Su alcance difiere 
según el autor, especialmente en función del componente 
(patrón, contenido y significado) y el grado en que se 
realizan las acciones propuestas. Se pueden definir dos 
acciones: 

1. Reformar la metageografía mosaico‒estatista 
mediante la aplicación de criterios críticos sobre 
contenido y significado. 



2. Construir nuevas metageografías basadas en 
patrones antiautoritarios (junto con criterios críticos de 
contenido y significado). 

 

1. Reforma (crítica) de la metageografía estatista‒
mosaica 

Esta acción se opera especialmente, pero no solo, sobre el 
contenido y el significado. La reforma se basa en criterios 
críticos que conducen a la resolución de algunas 
contradicciones metageográficas y a la mejora de otras 
características. Sin embargo, este proceso no cuestiona los 
patrones de mosaico y estatistas. Al respecto, Raffestein 
(1983) y Lewis y Wigen (1997), entre otros académicos, han 
formulado algunas propuestas. 

En primer lugar, la propuesta de Raffestin (1983) se basa 
en la siguiente conclusión: dado que toda construcción 
metageográfica es ideológica por definición, carece de 
sentido intentar construir una metageografía no ideológica. 
Raffestin aboga por una metageografía crítica que reconozca 
la ideología inherente y la naturaleza no científica del 
conocimiento producido mediante construcciones 
metageográficas. A pesar de su análisis crítico de las 
construcciones metageográficas, Raffestin equipara todas 
las ideologías y no considera sus diferencias. 



Paradójicamente, esta postura lo lleva a una defensa 
indirecta del statu quo metageográfico. 

En segundo lugar, Lewis y Wigen (1997: 194) especifican y 
definen «diez criterios para una reforma metageográfica, 
con el objetivo de crear marcos más flexibles y sofisticados». 
Los criterios (Tabla 1) se relacionan con la 
conmensurabilidad, el determinismo geográfico, el 
etnocentrismo y los sesgos históricos e ideológicos, entre 
otros, de la metageografía estatista‒mosaica. Algunos 
criterios se centran en las raíces mismas del estatismo, pero 
en general no cuestionan seriamente su dominio. 

Paradójicamente, reformadores como Lewis y Wigen 
(1997) adoptan una perspectiva metageográfica de tipo 
mosaico‒estatista para definir la nueva estructura 
territorial. Consideran que el principal problema del 
abandono metageográfico «es el peligro de perder nuestra 
capacidad de hablar del mundo eficazmente». 

 

2. Construcción de metageografías antiautoritarias 

La segunda acción implica la construcción y el uso de un 
nuevo patrón (contenido y significado) que rompe la 
metageografía mosaico‒estatista, e incluye también algunas 
acciones previas (criterios críticos). Desde esta posición, es 
posible definir una metageografía antiautoritaria basada en 



principios anarquistas (libertad, autonomía, solidaridad, 
igualdad, etc.) y hacer concebibles espacios y tiempos 
anárquicos en un amplio espectro (histórico, geográfico, 
antropológico y sociológico). Una metageografía anarquista 
debe lograr dos objetivos importantes: visualizar el espacio‒
tiempo y los lugares anárquicos/istas, y criticar la geografía 
del dominio. Ambos objetivos son inseparables. 

 

Criterios Descripción 

1 Combatir el 
etocentrismo 
cartográfico 

Asignar el mismo rango en la jerarquía 
espacial a unidades territoriales 
comparables. 

2 La lucha contra el 
determinismo 
geográfico 

Eliminar la noción de que las unidades 
territoriales culturales corresponden a las 
naturales. 

3 Honestidad 
tipológica 

Delimitar unidades territoriales en base a 
criterios consistentes (topología justificada) 
o, en su defecto, reconocerlos claramente 
(reconocer topología). 

4 Dominio del canon 
metageográfico 

Utilizar y comprender adecuada y 
claramente la taxonomía geográfica. 



5 Precisión 
socioespacial 

Para evitar confusiones inexactas de 
fenómenos sociales, económicos y 
culturales; para evitar generalizaciones. 

6 Integridad 
definicional 

Eliminar la noción de correspondencia 
entre unidades territoriales culturales y 
políticas; evitar la naturalización de las 
unidades geopolíticas. 

7 Nomenclatura 
neutral 

Para evitar la toponimia con carga 
ideológica. 

8 Especificidad 
histórica 

Reconocer que las unidades territoriales 
no constituyen entidades atemporales; 
reconocer la contingencia histórica. 

9 Especificidad 
contextual 

Evitar importar unidades territoriales a 
contextos donde no son aplicables; 
construir unidades adecuadas a cada 
contexto (transversales y superpuestas). 

10 Visión cartográfica 
creativa 

Representar eficientemente unidades 
territoriales no convencionales; en lugar de 
asumir la contigüidad, visualizar la 
discontinuidad. 

 

Tabla 1 Criterios para una metageografía crítica  

Fuente: Adaptación de Lewis y Wigen (1997) 



En esta dirección, los trabajos de Tarrius (2002) y Collins 
(2007), por citar solo dos ejemplos, se basan en las mismas 
ideas: primero, el territorio estatal no es un espacio 
reducido y, segundo, el Estado es un actor territorial invasivo 
que interrumpe la heterogeneidad para imponer 
uniformidad. Ambos analizan los flujos “ilegales” que 
atraviesan el espacio estatal y los “nuevos nómadas” de la 
economía informal. En otro sentido, Alba (2006) propone la 
subversión como una forma de producir nuevas expresiones 
y representaciones metageográficas que eran concebibles, 
pero no imaginadas hasta entonces. Muchas propuestas de 
la cartografía radical o la toponimia subversiva proporcionan 
ejemplos útiles de esto. Su objetivo es resaltar las relaciones 
de dominio y poder en la producción y reproducción del 
conocimiento geográfico. 

El siguiente paso es claro. Es necesario definir una 
metageografía anárquica/ista que permita no solo concebir, 
sino también comprender, los espacios y lugares 
anárquicos/istas. Estos territorios han existido y existen en 
todas partes. El trabajo consiste en sintetizar su dimensión y 
marcos territoriales. 

 

 

Referencias 



Alba, Santiago (2006). “La Piedra Reprimida y la Cuadratura del 
Círculo” en Metáforas que nos Piensan. Sobre Ciencia, 
Democracia y Otras Poderosas Ficciones (E. Lizcano, Ed.) 
Madrid: Ediciones Bajo Cero y Traficantes de Sueños: 9–23. 

Barclay, Harold B. (1982). Pueblo sin gobierno: Una antropología de 
la anarquía. Londres: Khan & Averill. 

Clastres, Pierre (2010) [1974]. La Sociedad Contra el Estado. 
Barcelona: Virus. 

Collins, Justin (2007). “El Estado no es un polígono”, Conferencia 
Renovando la Tradición Anarquista (RAT), 2‒4 de 
noviembre 

Evren, Süreyyya y Öğdül, Rahmi G. (2002). Bağbozumları: Kültür, 
Politika ve Gündelik Hayat Üzerine. Estambul: Stüdyo İmge. 

Evren, Süreyyya (2006). “Postanarquismo y el Tercer Mundo”, 
Siyahi. Revista de Teoría, Cultura y Política Postanarquista. 

Graeber, David (2004). Fragmentos de antropología anarquista. 
Chicago: Prickly Paradigm Press. 

Kropotkin, Piotr (1970) [1902]. El Apoyo Mutuo. Un Factor de 
Evolución. Móstoles: Madre Tierra. 

Lewis, Martin W. y Wigen, Kären E. (1997). El mito de los 
continentes. Una crítica de la metageografía. Berkeley‒Los 
Ángeles: University of California Press. 



Raaflaub, Kurt A. y Talbert, Richard JA, Eds. (2010). Geografía y 
Etnografía. Percepciones del mundo en las sociedades 
premodernas. Chichester: Wiley‒Blackwell 

Rafestin, Claude (1978). “Du Paysage à l'Espace ou les Signes de la 
Géographie”, Hérodote, 9: 90–104. 

‒‒ (1983). “Introduzione” en Geografia Politica: Teorie per un 
Progetto Sociale (C. Raffestin, Ed.). Milán: Unicopli: 11‒18. 

Rebollo, Abel et al. (coord.) (2009). Días Rebeldes. Crónicas de 
Insumisión. Barcelona: Octaedro 

Scott, James C. (2009). El arte de no ser gobernado. Una historia 
anarquista de las tierras altas del sudeste asiático. New 
Haven y Londres: Yale University Press 

Shukaitus, Stevphen (2009). “Una etnografía de la nada: Notas para 
una reinterpretación del pensamiento utópico” en Nuevas 
perspectivas sobre el anarquismo (Nathan Jun y Shane 
Wahl., Eds.). Plymouth: Lexington: 303‒11. 

Tarrio, Alain (2002). La mundialización per le Bas. Les Nouveaux 
Nomades de l'Economie Souterraine. París: Balland 

Taylor, Peter J. (2003). Red Mundial de Ciudades. Un análisis 
urbano global. Londres: Routledge 

Toldrá, Albert (2010). Mestre Vicent ho diu per Espantar. El Més 
Enllà Medieval. Catarroja: Afers 

  



 

 

 

 

 

X. ¿PUEDE EL ANARQUISMO PRÁCTICO DE FRANKS 
EVITAR EL RELATIVISMO MORAL? 

 

Thomas Swann 72 

 

Prefacio 

La reciente contribución de Benjamin Franks al campo de 
la filosofía política anarquista, lo que él llama «anarquismo 
prefigurativo o práctico», se introduce en parte como 
respuesta a la crítica de las «metanarrativas» realizada por 
escritores como Todd May y Saul Newman. Argumentan que 
las metanarrativas son, en teoría, epistemológicamente 
sospechosas y, en la práctica, represivas de concepciones 

 

72 Thomas Swann es actualmente estudiante de posgrado en la Universidad 

Radboud, Nijmegen, Países Bajos. 



alternativas del bien. Esto se debe a que las metanarrativas 
afirman la validez de un objetivo o fin para la sociedad 
humana y/o los individuos y un modo de acción moralmente 
justificable para lograrlo, con el riesgo de excluir otros 
objetivos y formas de agencia moral. May y Newman, 
fundadores de la teoría «postanarquista», consideran que 
enmarcar la acción social y política dentro de metanarrativas 
de la naturaleza humana es una característica esencial de los 
anarquismos clásicos del siglo XIX. Si bien Franks, junto con 
muchos otros, critica el ataque postanarquista a los 
anarquismos clásicos, comparte su rechazo a las 
metanarrativas y la teleología. El anarquismo práctico que 
propone busca comprender esta preocupación y lo hace 
adoptando y modificando la teoría de la práctica social 
presente en la obra de Alasdair MacInture. Esto puede 
resultar sorprendente, dada la posición de MacIntyre como 
uno de los defensores contemporáneos más firmes de la 
noción de un telos de la vida humana (es decir, que la vida 
humana tiene un fin natural y correcto), pero es 
precisamente esta característica la que la explicación de 
Franks sobre las prácticas sociales elimina. Por lo tanto, el 
propósito de este trabajo es evaluar las consecuencias del 
rechazo a las metanarrativas y el telos para el anarquismo 
práctico de Franks. Finalmente, demostraré que, sin un 
enfoque teleológico, el anarquismo práctico se desploma en 
el relativismo moral y debilita la definición de «anarquismo» 
hasta tal punto que la vuelve inútil. 

 



 

Introducción 

En una reciente contribución al campo de la filosofía 
política anarquista, Benjamin Franks introduce lo que él 
describe como “un anarquismo prefigurativo o práctico” 
(Franks, 2008: 147), concebido en parte como una respuesta 
a la crítica del universalismo moral y político realizada por 
escritores postanarquistas como Todd May (1994) y Saul 
Newman (2001).  

El universalismo, que puede entenderse como un 
compromiso metaético con un estándar moral general 
contra el cual las afirmaciones de lo que es “bueno” y “malo” 
pueden juzgarse como “verdaderas” o “falsas”, es 
argumentado, por los postanarquistas, como tanto en teoría 
epistemológicamente sospechoso como en la práctica 
represivo de concepciones alternativas del bien. Explicar la 
acción social y política dentro de un marco universalista de 
la naturaleza humana es considerado por May y Newman 
como una característica esencial de los anarquismos clásicos 
del siglo XIX.  

Aunque Franks (2007), junto con otros (p. ej., Cohn, 2002; 
Cohn y Wilbur, 2003; Glavin, 2004), critica el ataque 
postanarquista a los anarquismos clásicos, comparte, no 
obstante, su rechazo al universalismo moral. El anarquismo 
práctico que propone pretende simpatizar con esta 



preocupación típicamente postestructuralista, a la vez que 
proporciona una base para la acción ética, y lo hace 
adoptando la teoría de la práctica social que se encuentra en 
la obra de Alasdair MacIntyre. Esto puede resultar 
sorprendente dada la postura de MacIntyre (1999: x) en los 
últimos años como firme defensor de la idea del 
universalismo moral, basando su explicación en una forma 
de esencialismo biológico según el cual se entiende que los 
seres humanos tienen un telos natural, un fin hacia el cual 
deben apuntar sus acciones. Sin embargo, Franks se inspira 
en el trabajo inicial de MacIntyre sobre la teoría de la 
práctica social, que se hace eco del rechazo del 
postestructuralismo a las afirmaciones de una verdad moral 
universal (Franks, 2008: 138). 

En este artículo, pretendo analizar las implicaciones del 
rechazo del universalismo moral para una explicación de la 
ética anarquista basada en la práctica social. Si, como 
argumenta MacIntyre en su última etapa, dicha teoría ética 
carece de una teleología universal común a todas las 
prácticas sociales que guíe las acciones éticas de los agentes 
involucrados, el anarquismo práctico de Franks estará sujeto 
a crítica. Finalmente, demostraré que, sin una apelación al 
universalismo, el anarquismo práctico se desploma en el 
relativismo moral y, además, debilita la propia definición de 
«anarquismo» hasta el punto de que la vuelve inútil. 

 



 

1. Las prácticas sociales y el rechazo del universalismo 
moral 

MacIntyre (1985: 187) describe las prácticas sociales de la 
siguiente manera, frecuentemente citada: 

Por "práctica" voy a referirme a cualquier forma 
coherente y compleja de actividad humana cooperativa 
socialmente establecida a través de la cual se realizan los 
bienes internos a esa forma de actividad en el curso del 
intento de alcanzar aquellos estándares de excelencia 
que son apropiados para esa forma de actividad y 
parcialmente definitivos de ella, con el resultado de que 
los poderes humanos para alcanzar la excelencia y las 
concepciones humanas de los fines y los bienes se 
extienden sistemáticamente. 

Los dos aspectos más importantes de esta definición para 
la ética de MacIntyre en su conjunto son, en primer lugar, la 
noción de bienes internos a las prácticas y, en segundo lugar, 
los estándares de excelencia apropiados para la práctica. Los 
segundos, los estándares de excelencia, son virtudes 
específicas que los agentes éticos pueden exhibir. Los 
primeros, los bienes internos, son ciertos objetivos de la 
práctica que solo pueden alcanzarse mediante un agente 
que demuestre un carácter virtuoso. MacIntyre (1985: 191) 
escribe: «Una virtud es una cualidad humana adquirida cuya 



posesión y ejercicio tiende a permitirnos alcanzar los bienes 
internos a las prácticas y cuya falta nos impide 
efectivamente alcanzar dichos bienes». El objetivo de este 
artículo no es evaluar el concepto de virtud o bien interno 
en la ética de MacIntyre o Franks, sino examinar a qué 
apelan ambos autores para mostrar cómo ciertas virtudes y 
ciertos bienes internos se justifican moralmente. Para ello, 
es necesario observar cómo operan las prácticas sociales en 
el mundo social de los seres humanos. Una manera de 
entender lo que MacIntyre quiere decir con prácticas 
sociales es examinar los argumentos paralelos, formulados 
por Ludwig Wittgenstein entre otros (Midgely, 1974; Winch, 
1958), de que el mundo social está compuesto de una serie 
de formaciones que tienen mucho en común con los juegos. 

Wittgenstein critica célebremente las explicaciones 
tradicionales y representacionalistas del lenguaje, que lo 
consideran una colección de palabras que derivan su 
significado al vincularse con cosas del mundo; en otras 
palabras, que las palabras son nombres para significados 
objetivamente existentes. Todas las instancias del lenguaje, 
según esta explicación, pueden unificarse porque todas 
representan el mundo, y la diferencia entre dos idiomas es 
la misma que la diferencia entre dos conjuntos de etiquetas: 
ambos pueden reducirse a representar los mismos 
significados (Quine, 1968: 186). En contraste con este 
representacionalismo, Wittgenstein propone que el 
lenguaje se entienda como una serie de juegos, con lo que 



se refiere a una serie de comunidades lingüísticas locales en 
las que el significado no se determina por la vinculación de 
las palabras con la realidad objetiva, sino por un acuerdo 
tácito entre los usuarios del lenguaje, de modo que el uso de 
las palabras por parte de cualquier miembro de la 
comunidad es comprendido por cualquier otro. Este 
relativismo también se aplica a las prácticas de justificación, 
a las que se puede apelar en caso de disputas sobre el 
significado; Si los usuarios del lenguaje discrepan sobre el 
significado de un enunciado, las prácticas justificativas a las 
que apelan también se acuerdan tácitamente y no tienen 
ninguna pretensión especial de verdad objetiva. El punto 
crucial que se desprende de esto es que un enunciado no 
debe considerarse como algo que pueda juzgarse como 
«verdadero» o «falso» en referencia a alguna regla externa 
(es decir, la realidad objetiva), sino que alcanza un valor de 
verdad dependiendo de las reglas lingüísticas específicas de 
la comunidad, o juego lingüístico, en el que se realiza el 
enunciado. Lo que justifica que estas formaciones sociales 
se denominen juegos es que operan según un conjunto 
específico de reglas y que, en virtud de ello, son asuntos 
sociales que involucran a más de un usuario del lenguaje 
(Wittgenstein, 2001: §256‒71; Winch, 1958: 24‒65). 

Las prácticas sociales, para MacIntyre, comparten las 
características clave de los juegos de lenguaje; es decir, 
operan de acuerdo con un conjunto específico de reglas (es 
decir, específicas de esa práctica), son necesariamente 



sociales e implican una explicación local o contextual de la 
verdad. Se puede establecer una comparación entre la 
explicación de las prácticas de MacIntyre y la de las 
narrativas comunes al trabajo de muchos escritores 
postestructuralistas y posmodernos. Por ejemplo, Jean‒
François Lyotard (1984: 24) escribe que una característica 
definitoria de la era contemporánea, "posmoderna", es el 
rechazo de la creencia en cualquier sistema general que 
pueda justificar afirmaciones sobre la verdad. A estos 
grandes sistemas los llama "metanarrativas". En lugar de 
metanarrativas, como la del representacionalismo, el 
posmodernismo y el posestructuralismo teorizan el mundo 
social como un mosaico de narrativas locales en las que la 
verdad y la justificación operan de la misma manera que en 
los juegos de lenguaje de Wittgenstein. Lo que se considera 
verdadero en una narrativa solo es evaluable dentro de las 
prácticas justificatorias de esa narrativa, las cuales se basan 
en el acuerdo tácito de los miembros de esa comunidad 
narrativa, y no en referencia a una metanarrativa. Lyotard 
(1984: 24) describe esta imagen en términos explícitamente 
wittgensteinianos: "Hay muchos juegos de lenguaje 
diferentes: una heterogeneidad de elementos". Lo que es 
particularmente interesante sobre el tratamiento de las 
metanarrativas por parte de los escritores 
postestructuralistas es el enfoque en sus dimensiones éticas 
y políticas. Esencialmente, consideran que la crítica de las 
metanarrativas de justificación se aplica tanto a las 
afirmaciones de verdad ontológica como a las afirmaciones 



de verdad moral. Por lo tanto, el universalismo moral (según 
el cual las afirmaciones sobre lo que es "bueno" y "malo" 
pueden evaluarse de acuerdo con un principio universal, 
como en el caso del utilitarismo o el de la ética deontológica 
[véase, por ejemplo, Franks, 2008: 138‒40]) es rechazado y 
reemplazado por una visión según la cual la verdad moral es 
específica de las narrativas locales. 

Este enfoque en el relativismo moral es importante porque 
es este rasgo central en la explicación temprana de 
MacIntyre sobre las prácticas sociales, mejor representada 
en su libro "Después de la Virtud" (publicado originalmente 
en 1981). MacIntyre coincide aquí tanto con los teóricos de 
los juegos de lenguaje como con los postestructuralistas en 
que el mundo social se compone de múltiples prácticas con 
diferencias potencialmente irreducibles, y que no pueden 
subsumirse en una metanarrativa de justificación moral. 
Tras proporcionar ejemplos de afirmaciones morales 
contrapuestas sobre la guerra justa, el aborto y la educación 
privada, y los argumentos utilizados para justificarlas, 
escribe (1985: 8): 

Cada uno de estos argumentos es lógicamente válido o 
puede ampliarse fácilmente para que lo sea; las 
conclusiones se desprenden, en efecto, de las premisas. 
Pero las premisas rivales son tales que no tenemos forma 
racional de sopesar las afirmaciones de una frente a la 
otra. Pues cada premisa emplea un concepto normativo 
o evaluativo muy diferente al de las demás, de modo que 



las afirmaciones que se nos hacen son de naturaleza muy 
distinta. 

Así, el panorama moral de la sociedad es uno en el que 
diferentes narrativas contienen sus propias justificaciones 
de las reivindicaciones morales. Por ejemplo, una narrativa 
puede no justificar jamás la guerra como moralmente 
buena, mientras que otra puede justificarla como buena si, 
y solo si, se libra con el objetivo de liberar a los grupos 
oprimidos (MacIntyre, 1985: 6). Esto no significa, por 
supuesto, que el acuerdo moral entre narrativas (incluso 
aquellas separadas histórica o geográficamente) sea 
imposible, sino que, cuando se alcanza, este es solo 
contingente y no se basa en una realidad moral 
objetivamente existente. 

En sus primeros escritos sobre prácticas sociales, 
MacIntyre argumenta que la moral, en lugar de basarse en 
principios supuestamente universales, debería arraigarse en 
las teleologías presentes en las diferentes prácticas. Afirma 
que toda práctica implica una concepción teleológica de los 
agentes que la realizan y que, por lo tanto, estos pueden 
actuar de forma moral. Al actuar para alcanzar el fin bueno 
de la vida humana, «la naturaleza humana tal como podría 
ser si alcanzara su telos», los agentes pueden actuar de 
forma moralmente loable. Esto se basa en la comprensión 
aristotélica del telos, según la cual el fin «bueno» de la vida 
humana es algo natural y común a todos los seres humanos: 
el telos es una propiedad de una «biología metafísica» 



(MacIntyre, 1985: 162). Sin embargo, para el MacIntyre de 
«Después de la Virtud», este profundo compromiso 
metafísico es erróneo (como destacaré más adelante, 
MacIntyre se ha retractado de esta postura en los últimos 
años). En cambio, el telos debe considerarse una propiedad 
de los agentes solo en la medida en que participan en 
prácticas. En una práctica, se constituye una forma 
particular de agencia; en otras, la forma de agencia 
constituida puede ser bastante diferente. Estas formas de 
agencia basadas en la práctica incluyen un telos particular 
para el agente constituido. Por lo tanto, un ser humano, al 
pasar de una práctica a otra, participará en ellas como 
diferentes formas de agencia con diferente telē. Para usar el 
ejemplo de MacIntyre (1985: 188), cuando se dedica a la 
práctica del ajedrez, una persona tendrá la agencia del 
ajedrecista, lo que conlleva un telos particular: hacer el bien 
en el rol del ajedrecista. En lo que consiste este hacer el bien 
en un rol específico de la práctica, según MacIntyre, es 
actuar virtuosamente. Por lo tanto, en lugar de aferrarse a 
una tabla fija de virtudes, la explicación de MacIntyre sobre 
las prácticas sociales implica diferentes tablas de virtudes 
para diferentes prácticas, cada una informada por el telos 
específico de la forma de agencia involucrada en dicha 
práctica (1985: 162‒163). Si bien se puede decir que un telos 
trasciende las prácticas individuales, sigue siendo 
contingente y una propiedad de una agencia común a una 
red de prácticas (MacIntyre, 1994: 288). Este último punto 
resultará importante para el anarquismo práctico de Franks. 



 

 

2. Telos o Telē 

El rechazo de un telos único y fijo es algo que las 
explicaciones de MacIntyre y Franks sobre las prácticas 
sociales tienen en común. El anarquismo práctico de Franks 
comparte con MacIntyre la perspectiva de que «el mundo 
social se construye a partir de la intersección de prácticas 
sociales con sus propias historias y tradiciones» (Franks, 
2010: 155). La descripción que Franks (2008: 147) hace del 
anarquismo práctico es la siguiente: 

El anarquismo práctico se basa en una explicación 
social de las virtudes (basada en una revisión de la teoría 
de la virtud de MacIntyre). Esta identifica los bienes 
como inherentes a las prácticas sociales, con sus propias 
reglas, negociables y que cambian con el tiempo. Enfatiza 
los valores inmanentes de prácticas particulares en lugar 
de los valores decididos externamente 
(consecuencialistas) que se acumularán. 

Además del rechazo de una teleología general de la vida 
humana, por lo tanto, el anarquismo práctico comparte con 
la explicación de MacIntyre de las prácticas sociales la idea 
de que existen bienes que son internos a las prácticas. 
Franks también escribe que "cada práctica anarquista 



produce [sus] propios estándares", y esto puede tomarse 
como una referencia a los estándares de excelencia 
(virtudes) en la teoría de MacIntyre. Por lo tanto, ambas 
explicaciones de las prácticas sociales también incorporan la 
noción de comportamiento virtuoso, cuya exhibición exitosa 
puede verse en los agentes que logran esos bienes que son 
internos a una práctica particular. Para ver la importancia de 
esta explicación de las prácticas sociales, y en particular la 
noción de teleología que es central para ella, puede ser útil 
ensayar los argumentos de Franks en contra de sostener una 
teleología única y fija; porque no sigue al MacIntyre 
posterior de, por ejemplo, Dependent Rational Animals 
(1999) al reforzar la fuerza normativa de la teoría de la 
práctica social con un retorno a una biología metafísica 
aristotélica (MacIntyre, 1999: 10). 

Franks, inspirado por escritores postanarquistas pero 
también por anarquistas de principios del siglo XX como 
Errico Malatesta (p. ej., 1977: 267), quien argumenta de 
manera similar contra cualquier explicación teleológica de 
los seres humanos, rechaza la idea de que exista un telos con 
respecto al cual toda acción pueda juzgarse como «buena» 
o «mala». En cambio, como muestra la sección anterior, 
aboga por múltiples telē de modo que las diferentes 
prácticas sociales y, según sea el caso, las redes contingentes 
de prácticas sociales, tengan bienes internos que, para su 
logro, exijan que el agente actúe virtuosamente. El carácter 
virtuoso es el fin teleológico de la agencia moral dentro de 



esa práctica. El argumento de Franks contra la postulación 
de un telos único y fijo se presenta en tres partes. En primer 
lugar, argumenta que incluso si existiera una teleología 
observable, un universal moral, sería indeseable, ya que 
limitaría la agencia moral de las personas y los grupos, y 
potencialmente impondría la coerción que los anarquistas 
tradicionalmente buscan eliminar. De hecho, una 
explicación universalista da cabida al papel de las 
autoridades morales: individuos o grupos capaces de indicar 
a otros qué bienes internos y estándares de excelencia 
deben perseguirse. Es característico de los anarquismos 
(tanto clásicos como contemporáneos) que dicha autoridad 
sea rechazada, independientemente de los compromisos 
metaéticos con el universalismo. Mikhail Bakunin (1973: 
134‒5), por ejemplo, quien defiende la autoridad de la 
ciencia como reflejo de la ley natural presente en la 
naturaleza, sigue rechazando la autoridad de los científicos. 
«Si existen estándares universales y establecidos», escribe 
Franks (2008: 141), «entonces los agentes morales tendrían 
que atenerse a ellos y, por lo tanto, se les negaría la libertad 
de determinar sus propios valores». El segundo argumento 
de Franks contra la postura teleológica es que esta conlleva 
la posibilidad de introducir una jerarquía moral, porque si 
existe un estándar universal de conducta moral, y algunos 
agentes son más capaces de cumplirlo que otros, serán 
privilegiados. “Las reglas que se aplican a todos 
independientemente del contexto ignoran, y por lo tanto 



ponen en desventaja, a aquellos que están en una posición 
desigual para empezar” (Franks, 2008: 142). 

Estos dos primeros argumentos son de naturaleza moral. 
El argumento final, por otro lado, es que una postura 
teleológica y universalista se basa en fundamentos 
epistemológicos (Franks, 2010: 144): 

Un concepto fijo de lo que significa ser humano es 
epistemológicamente sospechoso, ya que no parece 
existir una metodología apropiada para descubrir qué 
constituye la quintaesencia universal de la humanidad. 
Tampoco existe consenso entre quienes se adhieren al 
esencialismo sobre qué constituye la naturaleza 
fundamental de la humanidad. 

Este último argumento se hace eco del de MacIntyre 
contra la postulación de un telos único. Escribe (1985: 162‒
163) que el universalismo «ignora el lugar que ocupan en 
nuestra historia cultural los profundos conflictos sobre en 
qué consisten el florecimiento y el bienestar humanos». De 
hecho, MacIntyre (1985: 181‒186) destaca los numerosos 
relatos de la buena vida que se pueden encontrar en 
diferentes períodos de la historia humana. Con estos 
argumentos, Franks rechaza la postura universalista de que 
los bienes y virtudes internos de prácticas particulares 
pueden justificarse en consonancia con una realidad moral 
objetiva. 



Sin embargo, como se señaló anteriormente, MacIntyre ha 
dado un giro radical en los últimos diez años sobre la 
cuestión de la teleología y ahora sostiene que los telē 
específicos del contexto no son suficientes para 
proporcionar la orientación moral que los agentes requieren 
para lidiar con prácticas y virtudes conflictivas (MacIntyre, 
2006: 262): 

Solo porque los seres humanos, como animales 
racionales, tienen ese fin específico, las preguntas sobre 
cómo deberían actuar tienen respuestas determinadas, 
verdaderas o falsas. Si se elimina el concepto de fin, los 
juicios morales que antes lo presuponían seguirán 
imitando juicios verdaderos o falsos, pero en realidad 
solo funcionarán como expresiones de actitud. [...] 
Hablar del fin de los seres humanos es hablar de los 
bienes a los que están dirigidos por su naturaleza. 

La postura actual de MacIntyre, por lo tanto, es que, para 
que la teoría de la práctica social evite el relativismo moral, 
según el cual las afirmaciones sobre lo correcto y lo 
incorrecto tienen la misma pretensión de verdad objetiva 
que las afirmaciones sobre lo que está de moda en la 
vestimenta o la música (es decir, su valor de verdad se 
determina por un acuerdo contingente entre los miembros 
de la comunidad práctica), debe postular un telos universal 
para los seres humanos en general. Este telos puede, por lo 
tanto, utilizarse para ayudar a los agentes a decidir definitiva 
y correctamente entre prácticas y virtudes que puedan 



entrar en conflicto. El anarquismo práctico de Franks, dado 
que rechaza dicho universalismo, parecería estar sujeto a la 
acusación de relativismo. Intentaré demostrar ahora que 
esto es así y, además, que esto plantea un problema 
potencial para la adopción de una teoría de la práctica social 
no universalista como ética anarquista. 

 

 

3. Relativismo moral 

Si bien Franks rechaza un telos único que trascienda las 
diferentes prácticas, también señala que para que la 
deliberación ética exista de manera significativa, debe existir 
«un discurso moral compartido que pueda evaluar y 
seleccionar entre opciones tácticas rivales» (Franks, 2008: 
145). El problema es que su rechazo a un telos común a 
todos los agentes o contextos hace que este discurso moral 
se vuelva increíblemente problemático. Para comprender 
por qué, propongo presentar un ejemplo. Supongamos que 
un colectivo anarquista que dirige un centro social llega a un 
desacuerdo durante una de sus reuniones mensuales. 
Algunos miembros afirman que el colectivo debería 
subvencionar a un grupo de acción directa involucrado en el 
movimiento por los derechos de los animales, mientras que 
otros afirman que el subsidio debería destinarse a una 
organización antirracista. Cada opción conlleva un bien 



interno diferente y, por lo tanto, una virtud diferente. Si el 
universalista tiene razón y existe un telos fijo (o conjunto de 
telē), y los miembros del colectivo son conscientes de este 
telos (o conjunto de telē), entonces podrán medir los bienes 
en conflicto con este criterio objetivo y decidir qué bien 
tiene prioridad en ese momento. Sin embargo, sin dicha guía 
externa, la deliberación parece carecer de sentido. Si el 
primer grupo afirma, en apoyo de su postura, que esta 
cumple con el telos contingente de que la solidaridad 
debería ser principalmente con el movimiento por los 
derechos de los animales, y el segundo grupo afirma que la 
suya cumple con el telos de que la solidaridad debería ser 
con el antirracismo, entonces no hay manera de llegar a un 
acuerdo. Es imposible ordenar los bienes potenciales de las 
prácticas. Además, incluso si se llega a algún acuerdo, si un 
tercero cuestionara la priorización de un bien interno sobre 
otro, no se podría dar ningún apoyo excepto desde dentro 
de la práctica, lo que plantea la pregunta. 

En última instancia, parecería que no hay manera de 
resolver el conflicto entre bienes y virtudes, ni entre 
prácticas. Esto pone de relieve el problema práctico de 
rechazar un telos objetivo como lo hace el anarquismo 
práctico. Las dimensiones éticas de esta teoría se reducen al 
relativismo moral. Franks pretende proponer un punto de 
equilibrio entre el relativismo moral y el universalismo 
moral, pero parece que no lo encuentra. Claro que puede 
haber un telos que abarque varias prácticas 



interconectadas, pero esto sería igualmente contingente y, 
aun así, no ayudaría al agente a decidir si participar en un 
grupo de prácticas u otro. 

Este último punto es especialmente pertinente para el 
anarquismo práctico de Franks, ya que en algunos pasajes 
parece argumentar que ciertas prácticas comparten una 
teleología común que las distingue como prácticas 
anarquistas; a saber, que buscan desafiar y eliminar las 
relaciones jerárquicas y capitalistas. Por ejemplo, escribe 
(2010: 146) que «los métodos prefigurativos anarquistas son 
identificables, ya que son los tipos de prácticas que se 
desarrollarían colectivamente para crear su versión 
antijerárquica de la sociedad floreciente». De hecho, ofrece 
una definición del anarquismo de «tipo ideal» como el que 
implica el rechazo del capitalismo y el libre mercado y el 
interés en la libertad de los demás como parte de la creación 
de relaciones sociales no jerárquicas (2006: 112‒113). Sin 
embargo, es congruente con la perspectiva inicial de 
MacIntyre sobre las prácticas sociales, ya que enfatiza que 
esta teleología compartida es contingente, y no algo 
necesario ni siquiera esencial para dichas prácticas (2010: 
142): 

Esto no significa que exista una teleología idéntica en 
todos los anarquismos; de hecho, una lectura atenta 
identificaría cambios en la definición del propósito del 
anarquismo a lo largo de sus historias y contextos. Sin 
embargo, lo que une a la mayoría de los contextos en los que 



se desarrolló el anarquismo son narrativas [y teleologías] 
compartidas que promueven las acciones autónomas de los 
oprimidos para (aunque sea de forma temporal e 
incompleta) desafiar, mitigar o evitar las jerarquías y crear 
prácticas sociales más enriquecedoras. 

Esto plantea, además de la cuestión del relativismo moral, 
la cuestión de cómo, si no hay ninguna característica 
esencial de las prácticas anarquistas, ¿cómo podemos 
identificarlas y, además, utilizar el término anarquismo? 

La propia propuesta de Franks (2010: 139‒40) es aplicar el 
método de definición de Michael Freeden, que evita las 
condiciones necesarias y suficientes y, en su lugar, propone 
que uno “estudie e identifique la interrelación de los 
conceptos de centro y periferia, y ubique estos conceptos 
espacial y temporalmente, explorando la manera en que los 
conceptos cambian históricamente del centro a la periferia 
(y viceversa)”. Sin embargo, esto en realidad contradice la 
afirmación de Franks de que las prácticas anarquistas no 
comparten esencialmente ni un telos ni un conjunto de telē. 
Siguiendo el método de Freeden, si lo usamos en relación 
con la teleología, es posible decir que lo que comparten las 
prácticas sociales anarquistas es un compromiso con 
múltiples telē, que en conjunto son definitorios del 
anarquismo. Sin embargo, estos telē no necesitan estar 
presentes en cada práctica de la misma manera y en la 
misma medida, pero para llamar a estas prácticas 
anarquistas, al menos uno debe estar presente. Por ejemplo, 



si bien muchos anarquistas del siglo XIX y principios del XX 
priorizaron la lucha contra la religión y la consideraron un 
elemento central de su concepto de anarquismo, para los 
anarquistas contemporáneos (al menos en los países y 
regiones postindustriales) esta lucha no es tan relevante, 
por lo que este aspecto ha quedado relegado a un segundo 
plano. La noción de Franks, por otro lado, de que no existe 
un telē común a todas las prácticas anarquistas impide 
definir algunas prácticas como anarquistas y otras como no. 

Esto se hace evidente en la afirmación de Franks de que no 
todas las prácticas anarquistas implican un rechazo de la 
jerarquía. Dice (2008: 148) que “hay contextos en los que los 
bienes se desarrollan de forma inmanente, pero no se 
genera un desafío a las estructuras que mantienen las 
desigualdades de poder; por ejemplo, los niños que juegan 
en un arenero”. La inclusión de este ejemplo en particular 
quizás pretenda resaltar el hecho de que, según el 
anarquismo práctico, no todas las prácticas comparten un 
rechazo de la jerarquía. Pero, ¿es la sugerencia entonces de 
que los niños que juegan en un arenero una práctica 
anarquista? Sin la afirmación de que todas las prácticas 
anarquistas comparten algún telos o telē, en realidad es 
imposible decir si los niños que juegan en un arenero son 
anarquistas o no. Más preocupante aún, quizás, es que se 
vuelve imposible decir que las prácticas que afirman ser 
anarquistas, como las de los llamados anarcocapitalistas o 
nacionalistas autónomos, de hecho no son anarquistas. El 



resultado de esto es que, así como no hay manera de actuar 
moralmente de una manera anarquista significativa y no 
contingente sin un telos o conjunto de telē, tampoco hay 
manera de usar las palabras 'anarquista' o 'anarquismo' que 
no sea contingente y basada puramente en el juego de 
lenguaje accidental en el que el agente se encuentra 
actualmente. La acción moral y el uso de la palabra 
anarquismo serían posibles, pero solo dentro de prácticas 
contingentes y juegos de lenguaje. 

Esta caracterización del anarquismo práctico como 
moralmente relativista constituye un problema en la medida 
en que cae víctima de una de las mismas críticas que Franks 
hace a una ética basada en un telos fijo y universal: que 
limita el potencial de la agencia moral. Retomo el ejemplo 
anterior para explicar este punto. Supongamos que el 
colectivo llega a un acuerdo contingente y decide apoyar al 
grupo de derechos animales. De este modo, han entrado en 
una práctica (mostrando solidaridad con organizaciones 
radicales de derechos animales) que tiene sus propios 
beneficios y virtudes internas. El colectivo lleva tiempo 
involucrado en esta práctica y se ha convertido en parte 
integral del juego moral y lingüístico que constituye. En 
consecuencia, el colectivo, al ser explícitamente anarquista, 
la denomina práctica anarquista y reconoce su telos 
específico. Todas las herramientas que los miembros del 
colectivo tienen a su disposición para la evaluación moral 
también forman parte de la práctica, ya que, como señala 



Franks (2008: 143), «las diferentes prácticas sociales tienen 
su propio discurso y modo de razonamiento distintivos». Así 
pues, la única manera en que los miembros del colectivo 
pueden evaluar si vale la pena perseguir el bien interno de 
la práctica es en relación con el telos de la práctica o usando 
la razón, que también forma parte de ella. Esto parece 
restringir la conducta moral tanto como lo hace un telos 
universal, pues sigue existiendo un único criterio para juzgar 
las cosas. De hecho, la dependencia de métodos de 
evaluación locales o basados en la práctica podría ser incluso 
más restrictiva, ya que impide que los beneficios de otras 
prácticas tengan algún significado a menos que exista alguna 
semejanza contingente. 

Otra crítica se puede hacer en relación con los dos 
primeros argumentos que Franks emplea contra el 
universalismo moral. Como señalé anteriormente, estos 
argumentos, que el universalismo crea el potencial para 
restringir la agencia moral y la introducción de una jerarquía 
moral, son de naturaleza moral; es decir, desafían el 
universalismo por considerarlo inmoral. Atribuir una postura 
a la inmoralidad puede, en mi opinión, presentarse de dos 
maneras. En primer lugar, podría apelar a un universalismo 
moral. En el caso de los argumentos de Franks, limitar la 
agencia moral y facilitar la creación de jerarquías morales se 
consideraría universalmente malo, por lo que cualquier 
postura moralmente buena debería evitarlas. Esto plantea la 
paradójica prescripción de que, si el universalismo es 



verdadero, debería rechazarse como falso. Sin embargo, 
esto solo es paradójico si el contenido de la realidad moral 
objetiva es tal que restringiría la agencia moral y crearía una 
jerarquía moral. De hecho, si el contenido de la realidad 
moral objetiva se limitara a los hechos de que la agencia 
moral liberada y la no jerarquía moral son buenas, no 
parecería estar sujeta a su propio juicio moral. En otras 
palabras, si la agencia moral liberada y la no jerarquía moral 
son objetivamente buenas, independientemente de las 
peculiaridades de cualquier práctica o juego de lenguaje, 
carece de sentido afirmar que este universalismo resulta en 
una limitación de la agencia moral y la creación de una 
jerarquía moral. 

Por supuesto, el universalismo particular que Franks tiene 
en mente es uno teleológico, mediante el cual se afirma un 
telos correcto y natural para los seres humanos como 
objetivamente verdadero. Su argumento, siguiendo a los 
postanarquistas, es que este tipo específico de 
universalismo tiene el potencial de limitar la agencia moral 
y crear una jerarquía moral. Sin embargo, esto aún tendría 
que ser replanteado si se apela a una prohibición universal 
de estos males, de modo que un tipo de universalismo se 
utilice para desafiar y rechazar a otro; es decir, un 
universalismo de no jerarquía y agencia moral liberada (que 
suena deontológico) que se utiliza para rechazar un 
universalismo de teleología. Sin embargo, se podría 
responder intentando reformular las prescripciones del 



universalismo "bueno" de una manera teleológica. Por 
ejemplo, el fin natural para todos los seres humanos es una 
vida de agencia moral sin restricciones, libre de jerarquía 
moral. Por lo tanto, por esta razón, toda acción debe tender 
hacia este fin, y cualquier cosa que se interponga en su 
camino o desvíe a los seres humanos de él (por ejemplo, un 
falso telos) se considera «malo». Lo que a primera vista 
parece un argumento contra la teleología universal, puede, 
de hecho, convertirse en un argumento contra un tipo de 
teleología, desde la perspectiva de otro. Sugiero, por lo 
tanto, que los argumentos morales de Franks contra el 
universalismo son, de hecho, argumentos contra una 
formulación específica del universalismo, y que, de hecho, 
son consistentes con un universalismo que, desde una 
perspectiva deontológica o teleológica, prohíbe la limitación 
de la agencia moral y la creación de una jerarquía moral. 

Existe, sin embargo, una segunda opción que permitiría 
que los argumentos mantuvieran su fuerza moral, pero que 
no requeriría apelar al universalismo. En lugar de ubicar la 
fuente de la prohibición de restricciones a la agencia moral 
y la creación de jerarquías morales en proposiciones 
universales y objetivas, se podría ubicarlas en las verdades 
contingentes de una comunidad moral particular, una 
comunidad que incorpora múltiples prácticas. Así, se puede 
decir que los valores trascienden las prácticas particulares y 
constituyen una realidad moral que, si bien contingente, 
puede actuar como universal para los miembros de la 



comunidad moral en cuestión. Los argumentos contra el 
universalismo moral pueden fundamentarse en los 
compromisos morales compartidos de una comunidad; en 
este caso, la comunidad de anarquistas. Por lo tanto, cuando 
se argumenta, como lo hace Franks, que el universalismo 
moral limita la agencia moral y crea jerarquías morales, se 
puede decir que justificar su rechazo con estos argumentos 
es válido porque, dentro de la comunidad moral particular 
de anarquistas, deben evitarse las restricciones a la agencia 
moral y la creación de jerarquías morales. Si bien esto no 
exige creer en una realidad moral objetiva, sí requiere que 
estas normas sean comunes a todos los miembros de la 
comunidad moral anarquista. En lugar de argumentar que el 
universalismo es absolutamente erróneo, se podría 
argumentar que lo es en la medida en que somos 
anarquistas. En otras palabras, para ser un anarquista 
consecuente, uno debe actuar de acuerdo con los principios 
de la agencia moral liberada y la no jerarquía moral; y como 
se ha demostrado anteriormente, estos principios podrían 
encontrarse en un telos que abarca la gama de prácticas 
anarquistas. Por supuesto, esto contradice la afirmación de 
Franks de que no existen telē ni principios que compartan 
todas las prácticas anarquistas, pero sin este compromiso ni 
la creencia en alguna realidad moral objetiva, no veo cómo 
los argumentos morales contra el universalismo puedan 
tener fuerza alguna. 

 



 

Conclusión 

En conclusión, quiero resumir el argumento presentado 
aquí. En la primera sección, intenté destacar el papel que 
desempeñan las prácticas sociales, tanto para Franks como 
para MacIntyre, en sus respectivas comprensiones de 
nuestro mundo social, analizando la relevancia tanto de la 
noción de juegos de lenguaje como de las metanarrativas 
para este panorama.  

Si bien MacIntyre comienza rechazando las metanarrativas 
y la noción de un telos único y fijo para la vida humana, en 
los últimos años ha cambiado su postura y argumenta que 
existe un único fin correcto y natural para la vida humana. 
Franks, sin embargo, aboga por un rechazo total de un único 
telos humano, ubicando las prácticas anarquistas en un 
espacio histórica y éticamente contingente, dentro del cual 
los bienes y las virtudes internas no derivan su legitimidad 
de nada más que el funcionamiento contingente de la 
práctica a la que son inherentes. La segunda sección se 
centró en la noción de múltiples telē que utiliza Franks para 
destacar que, si bien las prácticas sociales anarquistas son 
teleológicas, no todas están sujetas a una sola teleología, 
sino a múltiples teleologías, quizás irreductibles. La sección 
final analizó las implicaciones del rechazo de Franks a una 
sola teleología en favor de muchas. Estas consecuencias, 
argumenté, representan una actitud relativista tanto hacia 



la ética del anarquismo como hacia el uso mismo del término 
para describir las prácticas. Si bien este relativismo moral 
puede no parecer tan problemático según Franks, he 
intentado demostrar que, de hecho, restringe la agencia 
moral involucrada en las prácticas de la misma manera que, 
según argumentan los postanarquistas, lo hace la afirmación 
de un telos universal. Esto se debe a que, para los agentes 
inmersos en prácticas sociales, los recursos disponibles para 
la evaluación moral dificultan el cuestionamiento del telos, 
los bienes internos y las virtudes de esa práctica. La única 
manera de evaluar estas características es mediante 
métodos diseñados para legitimarlas. Así pues, el 
anarquismo práctico de Franks, como alternativa al 
relativismo moral o al universalismo, parecería 
desmoronarse en el primero.  

La solución, sugiero, no es rechazar por completo el 
anarquismo práctico. De hecho, la introducción de la teoría 
de la práctica social en la ética anarquista es una iniciativa 
increíblemente prometedora y tiene mucho que ofrecer al 
movimiento anarquista en términos de alineación ética. Sin 
embargo, sin la inclusión de cierto nivel de universalismo 
moral, como en el caso posterior de MacIntyre, se le acusa 
de relativismo, lo que dificulta su aplicación teórica y 
práctica. 

 

 



Referencias 

Bakunin, M. (1973). “Dios y el Estado”. En Michael Bakunin. Escritos 
selectos (A. Lehning, Ed.). Londres: Jonathan Cape: 111–35. 

Cohn, J. (2002). “¿Qué es el postanarquismo 'post'?”, Cultura 
posmoderna, (13)1. Recuperado de 
http://muse.jhu.edu/journals/postmodern_culture/v013/
13.1cohn.html 

Cohn, J., y Wilbur, S. (2003). “¿Qué tiene de malo el 
postanarquismo?”, de The Libertarian Library, recuperado 
el 7 de julio de 2007 de http://libertarian‒
library.blogspot.com/2007/07/cohnand‒wilbur‒whats‒
wrong‒with.html. Publicado originalmente en The Institute 
of Anarchist Studies. 

Franks, B. (2010). “El anarquismo y las virtudes”, Anarquismo y 
filosofía moral (B. Franks y M. Wilson, Eds.), Londres: 
Palgrave: 135–60. 

‒‒ (2008). “Postanarquismo y metaética”, Estudios Anarquistas, 
(16)2, 135–53. 

‒‒ (2007). “Postanarquismo: una evaluación crítica”, Journal of 
Political Ideologies, (12)2, 127–45. 

‒‒ (2006). Alianzas rebeldes: Los medios y los fines de los 
anarquismos británicos contemporáneos. Edimburgo: AK 
Press. 



Glavin, M. (2004). “Poder, subjetividad, resistencia: Tres obras 
sobre el anarquismo posmoderno”, The New Formulation, 
(2)2. Recuperado de: 
http://www.newformulation.org/4glavin.htm 

Lyotard, JF (1984). La condición posmoderna: un informe sobre el 
conocimiento (G. Bennington y B. Massumi, Trad.). 
Minneapolis: University of Minneapolis Press. 

MacIntyre, A. (2006). “¿Qué más hay que decir? Un comienzo, 
Aunque es solo un comienzo, al decirlo. Analyse & Kritik, 
(30)1, 261–76. 

‒‒ (1999). Animales racionales dependientes. Por qué los seres 
humanos necesitamos las virtudes. Londres: Duckworth. 

‒‒ (1994). “Una respuesta parcial a mis críticos”, en Después de 
MacIntyre. Perspectivas críticas sobre la obra de Alasdair 
MacIntyre (J. Horton y S. Mendus, eds.). Cambridge: Polity 
Press: 283–304. 

‒‒ (1985). Después de la virtud. Un estudio sobre teoría moral. 
(segunda edición). Londres: Duckworth. 

Malatesta, E. (1977). Errico Malatesta: su vida e ideas. Londres: 
Freedom Press. 

May, T. (1994). La filosofía política del anarquismo 
postestructuralista. Pensilvania: Pennsylvania State 
University Press. 

Midgley, M. (1974). “El juego del juego”, Filosofía, (49)189, 231–53. 



Newman, S. (2001). De Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo y la 
dislocación del poder. Oxford: Lexington Books. 

Quine, WV (1968). “Relatividad ontológica”, The Journal of 
Philosophy, (65)7, 185–212. 

Winch, P. (1958). La idea de una ciencia social. Londres: Routledge. 

  



 

 

 

 

 

XI. EL CUERPO DE LA CONDENADA SALLY: CAMINOS PARA 
LA TRANSFORMACIÓN DEL ANARCA‒ISLAM 

 

Mohamed Jean Veneuse 73 

 

Prefacio 

El caso que investigo es el de Sayyid‒Sally, una estudiante 
de medicina transexual egipcia de la Universidad Al‒Azhar, 
una institución preeminente para los estudios religiosos 
islámicos, que fue expulsada en 1982 debido a su identidad 
de género. En este artículo, examino la postura de Al‒Azhar, 
el edicto judicial o fatwa, con respecto a Sayyid‒Sally. 
Porque incluso después de la revelación de la identidad de 
Sayyid‒Sally, su operación de cambio de sexo e incluso 

 

73 Mohamed Jean Veneuse es un anarquista musulmán autoidentificado. 



después de que Al‒Azhar admitiera la existencia de la 
categoría de "hermafrodita" en ciertas interpretaciones 
legales islámicas, las orientaciones de género 
heteronormativas aún fueron restablecidas y reelaboradas 
por Al‒Azhar. Argumento que la postura de Al‒Azhar 
corresponde a un orden lógico binario que distingue entre 
hermafrodita natural y hermafrodita no natural. Sayyid‒
Sally fue tolerado en el mejor de los casos, incluso cuando 
nueve años después el Tribunal Administrativo de El Cairo 
revocó la decisión de Al‒Azhar de expulsarlo. Sostengo que 
el anarquismo, como orientación política y filosófica, puede 
influir de forma única en el islam y llevar el debate más allá 
de una práctica o mera tolerancia para contribuir al 
desarrollo de una doctrina de aceptación. Hago esto para 
ayudar a musulmanes y anarquistas de mente abierta (no 
esencialistas ni dogmáticos) a comprenderse mejor y, por lo 
tanto, a colaborar más eficazmente en el contexto de lo que 
Richard J.F. Day ha denominado los movimientos sociales 
«más recientes». 

 

 

Introducción: Una historia 

En 1982 Sayyid Abd'Allah, un estudiante de medicina 
transexual de 19 años, en la Universidad Al‒Azhar ‒una 
institución preeminente de estudios religiosos islámicos en 



El Cairo, Egipto‒ 'consultó a una psicóloga74, Salwa Jurgis 
Labib, alegando sufrir una profunda depresión'. Salwa 

 

74 Deleuze y Guattari critican la práctica del psicoanálisis, y que yo tomo 

como parte de la práctica de la psicología (una ciencia conductual de la 

mente, la emoción, con un enfoque particular en el componente neurológico) 

escribiendo: “[Un psicoanalista] se presenta a sí mismo como un punto ideal 

[un sacerdote] de subjetivación que lleva al paciente a abandonar viejos 

puntos llamados neuróticos [...] en todo lo que el paciente dice o hace, él o 

ella es un sujeto del enunciado, eternamente psicoanalizado, pasando de un 

procedimiento lineal a otro, tal vez incluso cambiando de analista, 

volviéndose cada vez más sumiso a la normalización de una realidad 

dominante [impuesta]” (1980: 130‒1). Al visitar Salwa, Sayyid‒Sally se 

topó con el poder fálico, el poder masculino y los rituales totémicos edípicos 

de la terapia clínica, presentes en una terapia tradicional cuyo fundamento 

analítico predominante se pudre en prácticas sordas a la voz de la sinrazón 

(Deleuze, 1990: 18). La psicología volvió ininteligible y desestimó el 

reconocimiento de Sayyid cuando afirmó «Soy una Ella», en lugar de 

escuchar (Guattari, 1989: 39). En su encuentro con la psicología, Sayyid‒

Sally también «se vio sometida a las leyes específicas del capitalismo, o del 

mercado interno del psicoanálisis» (Guattari, 1995: 119). Es una función del 

'contrato' psicoanalítico reducir los estados vividos por el paciente, 

traducirlos en fantasías y en 'perturbaciones sexuales' (Guattari, 1995: 119). 

Los psicólogos, son psicoanalistas "los saboteadores del deseo" (Guattari, 

1995: 129), en el sentido de que "neurotizan todo y a través de esta 

neurotización contribuyen no solo a producir neuróticos cuyo tratamiento 

nunca termina sino también psicóticos en la forma de cualquiera que se 

resista a la edipización [o] su 'idealismo[s]'" (Deleuze, 1990: 18). La 

consecuencia de lo cual es en el caso de Sayyid‒Sally, la psicología como un 

"análisis tradicional [occidental] tomó en cuenta nada de esta experiencia"; 

es decir, la identificación de Sally como mujer; la psicología adopta para sí 

misma "el falo como su símbolo" (Guattari, 1995: 86). Las actitudes 

islámicas dogmáticas contemporáneas, tanto discursivamente como en la 

práctica, desafortunadamente deben chocar más con las percepciones 

medievales, quizás más radicales, del género y la sexualidad en el islam. 

Assad AbuKhalil percibe este cambio drástico como producto de los intentos 

coloniales y poscoloniales de «adaptar las costumbres sexuales y morales a 



examinó a Sayyid y concluyó que 'la identidad sexual de 
Sayyid estaba psicológicamente perturbada'. Clínicamente, 
Sayyid fue considerado 'un hermafrodita psicológico (Mu‒
Khunath nafsiyan)'.  

Después de tres años de tratamiento psicológico y de 
realizar 'todos los esfuerzos posibles para restaurar la 
identidad sexual masculina de Sayyid', pero sin éxito, Salwa 
decidió derivar a Sayyid a un cirujano, Izzat Asham Allah 
Jibra'il. Esto fue 'para que Sayyid pudiera someterse al 
proceso de cirugía de cambio de sexo, que finalmente tuvo 
lugar el 29 de enero de 1988'.  

Sin embargo, antes de la cirugía, Izzat remitió a Sayyid a 
otro psicólogo, Hani Najib, quien llegó a un diagnóstico 
similar al de Salwa y coincidió en que la cirugía sería la mejor 
opción. Como preparación para la cirugía, Sayyid se inyectó 
hormonas femeninas mientras experimentaba con vestirse 
como una mujer y convivir con personas del sexo opuesto. 
Esto duró un año, tras el cual Izzat le extirpó el pene a Sayyid, 

 

los códigos de conducta occidentales (principalmente cristianos)» (1993: 

34). AbuKhalil escribe: «Lo que en la actual Arabia Saudita, por ejemplo, se 

considera conservadurismo sexual se debe más al puritanismo victoriano que 

a las costumbres islámicas. Es bastante inexacto atribuir las costumbres 

sexuales imperantes en la sociedad árabe actual al islam. Originalmente, el 

islam no tenía el mismo juicio severo sobre la homosexualidad que el 

cristianismo. La homofobia, como ideología de hostilidad hacia las personas 

homosexuales, fue producto del Occidente cristiano» (ibid., 32). 



creando un nuevo orificio urinario y una vagina artificial75  

(Skovgaard‒Peterson, 1997: 320). 

 

75 Rusmir Music escribe: “La faloplastia puede crear un pene de carne y 

hueso que puede desprivilegiar la originalidad de uno biológico, mientras 

que los tratamientos de testosterona pueden, de manera similar, hacer crecer 

una barba en un cuerpo que de otro modo sería femenino. Aunque amenaza 

el orden, la vaginoplastia (es decir, la castración) todavía crea un cero‒nada, 

mientras que la faloplastia crearía un uno‒potente. La suposición de que la 

transición de género recorre una trayectoria de hombre a mujer expone la 

necesidad de negar el proceso inverso” (2003: 46‒8). La resistencia a los 

hombres trans, en parte a través de la eliminación misógina bajo la 

terminología masculina, cree Marjorie Garber, radica en “una creencia 

furtiva de que no debería ser tan fácil 'construir' un 'hombre', es decir, un 

cuerpo masculino” (1997: 102), es decir, un pene. Aunque “crear una vagina 

no preserva el pene, parece haber un impulso a complacer los deseos 

masculinos, siempre y cuando se niegue el período liminal y las mujeres trans 

vivan una vida heterosexual. Ya se ha discutido una gratificación similar de 

los deseos masculinos en las actitudes hacia un hombre joven, que puede 

proporcionar placer hasta que él mismo se convierte en un hombre adulto y 

lo disfruta. Crear un pene, por otro lado, incluso si es artificial e 

“imperfecto”, cuestiona seriamente lo que define a un “hombre real”. Sally 

no tiene útero, ovarios ni la capacidad de menstruar o tener hijos; 

presumiblemente, sus cromosomas también son XY, los de un hombre 

normativo. El “sexo” de Sally fue decidido ‒de nuevo como con los 

khunthas, no por el sujeto, sino a través de un certificado legal‒ con base en 

la percepción visual de sus genitales” (Music, 2003: 46–8). En un artículo 

publicado en la Revista Médica Saudí, Taha y Magbool, al igual que Al‒

Azhar y Tantawi, intentan establecer el patrón de los "trastornos" 

intersexuales en Arabia Saudí. Los autores escriben que "el factor más 

importante para la asignación de género femenino es la inadecuación fálica" 

(1995: 18), pero lamentablemente no se detienen a reflexionar sobre qué 

normas heterosexuales determinan si un falo es "adecuado" o no. 



La noticia de la cirugía se dio a conocer el 4 de abril de 
1988, en la entrevista de Al‒Ahram con Sayyid76. 
Casualmente, la cirugía de Sayyid implicó consecuencias de 
órdenes religiosas, estatales, administrativas y legales 
autoritarias, 'además de despertar interés en los medios 
egipcios y la población en general'. La primera consecuencia 
fue 'la negativa del decano de la Facultad de Medicina de Al‒
Azhar a permitir que Sayyid, ahora en el cuarto año de sus 
estudios, escribiera sus exámenes finales para graduarse'. La 
segunda fue 'la negativa del decano a su traslado a la 
Facultad de Medicina para mujeres'. Para Al‒ Azhar, Sayyid 
'se convirtió en el símbolo de lo que es moralmente 
incorrecto en nuestra era', un Khawal; un 'hombre 
afeminado dispuesto a desempeñar un papel pasivo, 
femenino, en las relaciones sexuales con otros hombres'; 'un 
término de abuso bien conocido en Egipto que denota el tipo 
más bajo y despreciable de hombría'. Considerado una 
puerta al hermafroditismo, percibido en sí mismo como 
capaz de conducir al abominable delito de la 
homosexualidad (Skovgaard‒Peterson, 1997: 326). Al‒Azhar 
estableció un comité para investigar el cuerpo de Sayyid, 
compuesto por el Consejo de la Fatwa (Lajnat Al‒Fatwa) y el 
Muftí del Alto Consejo para Asuntos Islámicos (Al‒Majlis Al‒

 

76 Sally en una entrevista con Al‒Ahram, un periódico nacional, habló de 

sus dificultades en Al‒Azhar que se remontan a mucho antes de la operación: 

"Es extraño que todavía quieran castigarme, porque en realidad me he 

convertido en mujer, ‒como si hubiera cometido un crimen en el momento 

en que entré en la sala de operaciones" (Al‒Ahram, 4 de abril de 1988: 10; 

Skovgaard‒Peterson, 1997: 320). 



Aola li Sh‒Shu'un Al‒Islamiya). El comité examinó el cuerpo 
de Sayyid, realizando, entre otras cosas, una ecografía de 
próstata, tras la cual concluyeron que Sayyid era cien por 
cien masculino, tanto exterior como interiormente. Sayyid 
se negó a ser examinado de nuevo por el comité después de 
eso. En respuesta, el comité declaró: 'Aquí tenemos a un 
joven musulmán que estudia en la venerable universidad 
islámica Al‒Azhar, que consulta a especialistas de psicología 
occidental y se le dice que siga sus inclinaciones perversas 
para convertirse en mujer y lo que sale no es ni masculino ni 
femenino, sino algo intermedio entre los dos' (Skovgaard‒
Peterson, 2007: 5). El comité procedió a afirmar que el 
cirujano debería 'ser condenado de conformidad con el 
artículo 240 del código penal islámico por elegir haber 
infligido ['mutilación' y] lesión permanente a su paciente'. 
Irónicamente, fue durante este tiempo que el representante 
principal del Sindicato de Médicos77 (Niqabat al‒Atba) de 
Giza, asignó a un médico, Husam ad‒Din Khatib, para 
investigar el caso, citando al cirujano, Izzat, al anestesista, 
Ramzi Michel Jadd, y a la psicóloga Salwa ante una junta 
médica. Todos los cuales dictaminaron que los tres médicos 
en cuestión cometieron un error profesional; No habían 
logrado confirmar científicamente la existencia de la 
condición patológica de Sayyid antes de la cirugía; una 
acusación que los médicos supuestamente admitieron. En 
particular, la junta y el Sindicato, al igual que Al‒Azhar, 

 

77 'Desde 1984, el Sindicato había estado dominado por un movimiento 

islámico' (SkovgaardPeterson, 1997: 320). 



criticaron duramente al cirujano; afirmaron que «Izzat había 
cometido un grave error médico al no confirmar la presencia 
de una enfermedad [hermafroditismo psicológico] antes de 
la operación»; «el procedimiento correcto habría sido 
suspender el tratamiento hormonal y continuar con una 
cura puramente psicológica» (Skovgaard‒Peterson, 2007: 
5). 

No fue hasta el 14 de mayo de 1988, que el Sindicato de 
Médicos envió una carta al Gran Mufti de la República de 
Egipto ‒el erudito principal de la Universidad Al‒Azhar‒
Sayyid Tantawi, pidiéndole que emitiera una fatwa78, una 
resolución religiosa, sobre el asunto. La fatwa de Tantawi 
llegó el 8 de junio de 1988, concluyendo que si el cirujano 
testifica que la cirugía era la única cura para Sayyid, la cirugía 
está autorizada. Sin embargo, Tantawi continuó, "este 
tratamiento no puede resultar únicamente de un deseo 
psicológico individual de cambiar de sexo, ya que eso 
amenazaría los principios, valores, ética y religión de la 

 

78 De mi entrevista con Peter Lamborn Wilson, alias Hakim Bey, durante 

mi investigación en el Proyecto Affinity: “Se puede emitir una fatwa, pero 

que alguien la siga es un proceso voluntario [...] es cuestión de si [la Ummah 

‒ la comunidad musulmana en general] acepta esas fatwas” (Entrevista a 

Peter Lamborn Wilson en el Proyecto Affinity, 2006). Además, Wilson 

continúa: “La forma de hacerlo [emitir una fatwa] sería señalar que no hay 

jerarquía en el islam. No hay un Papa que pueda recurrir a sus cardenales en 

este asunto” y esa es “la razón por la que el lenguaje es importante, de lo que 

se supone que trata la teoría” (Peter Lamborn Wilson, Entrevista al Proyecto 

Affinity, 2006). Véase http://affinityproject.org/interviews/plw1.html para 

una transcripción de la entrevista. 



sociedad egipcia". La fatwa emitida por Tantawi era vaga y 
poco clara sobre si el "hermafroditismo psicológico" ‒un 
término clínico adoptado por Al‒Azhar de la "psicología 
occidental" y utilizado sistemáticamente para describir a 
Sally‒ constituía una razón médica suficiente y admisible o 
no para aceptarla como transexual. Es decir, en cuanto a lo 
que su aceptación significaría para el establecimiento de un 
espacio islámico de derechos para ella y otras personas 
transexuales. Para Tantawi, Sayyid «había sido un hombre, y 
seguía siendo un hombre, pero ahora menos, porque la 
habían despojado de sus órganos sexuales masculinos y se 
le habían atribuido órganos femeninos artificiales (e 
“imperfectos”). No era un hombre completo, 
definitivamente no era una mujer, ni una verdadera 
hermafrodita» (Skovgaard‒Petersen, 2007: 326). En cuanto 
al Sindicato, este eliminó a Izzat «de sus registros de 
miembros y el anestesista fue multado con 300 libras 
egipcias por su participación en la operación». 

Sin 'ninguna evaluación positiva de la cirugía en la prensa', 
el 29 de diciembre de 1988 el asunto fue finalmente 
remitido al Estado79, con el Fiscal General y su fiscal adjunto 

 

79 En general, «los sistemas jurídicos árabes pueden considerarse de origen 

civil, trasplantados durante el encuentro colonial con las potencias europeas 

y que posteriormente desarrollaron su propia identidad indígena, al igual que 

otros sistemas jurídicos poscoloniales, pero conservando al mismo tiempo 

los rasgos característicos de su origen continental» (Shalkany, 2006: 1). Por 

otro lado, «los países árabes se regían por un sistema jurídico islámico antes 

del encuentro colonial, y esta herencia islámica parece seguir influyendo en 

su estructura normativa hasta la actualidad» (ibid.). Es útil notar que el caso 



absolviendo 'al cirujano del cargo, Artículo 240, de infligir 
daño permanente y mutilar' el cuerpo de Sally mediante 
cirugía. Según el informe final del Fiscal General, publicado 
un año después en octubre de 1989, Sally podía ser 
considerada una mujer y la 'cirugía se había realizado 
correctamente de acuerdo con el estándar, las reglas y los 
códigos de este tipo de operaciones'. Las quejas de Sally, sin 
embargo, 'no terminaron, ya que Al‒Azhar continuó 
negándose a reconocerla como mujer o admitirla en la 
Facultad de Medicina para mujeres'. Desde la propuesta de 
Sally, Al‒Azhar comenzó la documentación e 
institucionalización80 de casos de lo que ellos consideran 
'hermafroditas naturales'. Para Al‒Azhar, un hermafrodita 
natural es aquel que posee «dos órganos sexuales naturales, 
masculino y femenino, y que se caracteriza por el órgano 

 

en cuestión no está explícitamente situado en el ámbito de un tipo de ley 

islámica situada en El Cairo, Egipto, aunque lo que subyace al núcleo de la 

disputa son puntos de vista divergentes sobre la base moral y política 

islámica del lugar de la transexualidad y los transexuales en la interpretación 

del Islam de Al‒Azhar, si no, también indica un problema sistematizado con 

una República que promueve la burocracia y los chismes entre su gente como 

un medio para ocupar a sus ciudadanos de lo que sucede en los escalones 

superiores de los asuntos estatales. 

80 Fuera del marco del orden imperial de los Estados‒nación o del Imperio, 

las instituciones son ineficaces. En el mejor de los casos, «el antiguo marco 

institucional contribuye a la formación y educación del personal 

administrativo de la maquinaria imperial, la 'capacitación' de una nueva 

élite» (Hardt y Negri, 2009: 5). En cuanto al capitalismo, tiende a convertir 

a los Estados‒nación en «meros instrumentos para registrar los flujos de 

mercancías, dinero y población que ponen en movimiento» (Hardt y Negri, 

2009: 5). 



sexual del que orina con mayor frecuencia». Cuando «hay 
cantidades iguales de orina, hay ambigüedad», afirma Al‒
Azhar. Se debe «esperar a que el hermafrodita alcance la 
pubertad y entonces buscar la aparición de algún rasgo de 
masculinidad, pero si no aparece ninguna de estas 
características (vello facial, embarazo, lactancia, o si, por el 
contrario, aparecen, pero de forma contradictoria), existe 
una ambigüedad fundamental, y se trata de un verdadero 
hermafrodita» (1985: 41). No fue hasta noviembre de 1989 
que Sally recibió un certificado81 «que declaraba que era 
mujer, aproximadamente dos años después de la cirugía». 
Pasaría otro "año y medio antes de que el Tribunal 
Administrativo revocara la decisión de Al‒Azhar de expulsar 
a Sally antes de que se le permitiera entrar a cualquier 
universidad que deseara para aprobar sus exámenes finales 
y convertirse en doctora" (Skovgaard‒Peterson, 2007: 3). 

Este artículo tiene dos partes más. En la primera parte 
critico la fatwa de Tantawi y su defensa de las binariedades 
de género82 en una “sociedad poscolonial donde el poder 

 

81 Es interesante que un «Certificado» se convirtiera en lo necesario para 

que la imagen de Sally, públicamente, es decir, a través de su determinismo, 

se corrigiera y se hiciera realidad. Un certificado, savia de madera sin 

reciclar, era lo que se necesitaba para permitir lo que ya se permitía, secular 

y legalmente, de la propia Sally. 

82 Tanto Al‒Azhar como los psicólogos involucrados en este caso pusieron 

en práctica la lógica binaria; una lógica que, como describe Marjorie Garber, 

es aquella en la que los requisitos especulares se extienden al «escenario 

ideal [...] en el que la posición social, el rol social, el género y otros 

indicadores de identidad de una persona en el mundo podrían interpretarse 



público es un monopolio de aquellos marcados por su 
género como hombres (adultos), [en cuanto a] aquellos no 
tan marcados que, como tales, no eran una amenaza, ni su 
identidad de género era un foco de gran preocupación [...] 
Más problemático fue el caso de los hombres que mantenían 
una imagen pública como hombres, pero que en su 
comportamiento sexual privado asumían un rol sumiso [sic]” 
(Rowson, 1991: 72). Como anarquista musulmán83, esta 

 

sin ambigüedad ni incertidumbre» (26). Para Al‒Azhar, como se demostró 

teóricamente con el caso de la psicología egipcia, desde 1982, «cada ser 

humano tiene un solo sexo, que es su verdadero sexo, y que de alguna manera 

existe la idea de que el hermafrodita está en camino de entrar o salir de su 

estado [o estados] ‒es decir, el hermafroditismo como proceso [es uno] que 

se reduce a ser constantemente movimientos corporales y psicológicos, 

manifestaciones que niegan este verdadero sexo» (Skovgaard‒Peterson, 

2007: 8). La “verdadera preocupación de Al‒Azhar llegó tan lejos como para 

desear establecer de la forma más precisa y estricta posible los límites de los 

sexos” y que fue “tan lejos como fue posible en detalle [al tiempo que se 

daba cuenta] de lo difícil que son detallar las fronteras intersexuales y la 

importancia que tienen a los ojos de la conciencia musulmana que se ve cada 

vez más obligada a establecer un muro impenetrable entre los sexos” en la 

medida en que sea para los fines del matrimonio ‒ Nikah (Bouhdiba, 1985: 

42). Afray y Anderson también lo explican muy bien: “Existe una tradición 

en los movimientos nacionalistas de consolidar el poder a través de 

narrativas que afirman el patriarcado y la heterosexualidad obligatoria, 

atribuyendo la anormalidad sexual y la inmoralidad a una élite gobernante 

corrupta que está a punto de ser derrocada y/o es cómplice del imperialismo 

extranjero” (Afrey y Anderson, 2005: 161). Todo esto ha llevado a que los 

estudios “occidentales” y “orientales” “sufran un estado de desorden en el 

etiquetado” (Shalkany, 2006: 1). 

83 No mostraré cómo las identidades aparentemente dicotómicas de 

musulmán y anarquista pueden coexistir mediante una interpretación 

anárquica del islam y una interpretación islámica del anarquismo, que llamo 

anarca‒islam. Mi trabajo sobre el anarca‒islam está disponible en: 



crítica de la fatwa de Tantawi sirve para promover aún más 
una práctica ética y política que puede servir a los 
musulmanes y anarquistas que colaboran en lo que Richard 
JF Day llama los Movimientos Sociales Más Nuevos84 (Day, 
2005: 9). En términos generales, los anarquistas 
"occidentales"85 y los activistas de la Nueva Izquierda se ven 

 

http://theanarchistlibrary.org/HTML/Mohamed_Jean_Veneuse__Anarca‒

Islam.html 

84 Lo que distingue a los Movimientos Sociales Más Nuevos de otros 

movimientos sociales antiimperialistas, según Richard J.F. Day, es que se 

caracterizan por practicar una lógica de afinidad; por ser «relaciones no 

universalizadoras, no jerárquicas y no coercitivas basadas en la ayuda mutua 

y compromisos éticos compartidos» (Day, 2005: 9). En otras palabras, los 

Movimientos Sociales Más Nuevos no se centran en concepciones 

esencialistas de la política identitaria, una concepción universal del cambio 

social ‒en línea con la lógica de la hegemonía de Antonio Gramsci‒ y, por 

lo tanto, en una revolución de masas impulsada por los oprimidos para 

restaurar la justicia en el mundo en el que vivimos. 

85 En el invierno de 2008, presenté una propuesta para abordar el tema de la 

«Transexualidad en el Islam», utilizando específicamente el caso práctico de 

Sayyid‒Sally, en la Conferencia «Renovando la Tradición Anarquista» 

(RAT) en Vermont. Los anarquistas organizadores la rechazaron 

cortésmente. Mi intención era delimitar la idea errónea en cuestión y hacerlo 

públicamente con los anarquistas. La respuesta es la siguiente: “Apreciamos 

mucho su segunda propuesta de 'Caminos para la Transformación del Islam' 

y su esfuerzo por aclarar la importancia y los riesgos de dicho proyecto para 

los anarquistas. Dicho esto, declinaremos la presentación este año, 

principalmente porque no creemos que RAT, con todas sus limitaciones, sea 

el contexto más apropiado para la conversación. La transexualidad parece un 

tema lo suficientemente sensible en las comunidades musulmanas como para 

abordarse en contextos donde hay una participación significativa de personas 

que se identifican como musulmanas o tienen un interés en la tradición 

(incluso si la han abandonado). No parece una conversación que se pueda 

tomar a la ligera por un grupo de personas que, en su gran mayoría, no 



 

pertenecen a una comunidad musulmana y saben muy poco sobre ella. 

Entiendo que eso no es cierto en absoluto en su caso, pero sí lo es para la 

gran mayoría de los participantes de RAT. Lamento que RAT sea tan 

homogéneo como es, y he intentado de diversas maneras cambiar eso a lo 

largo de los años que llevo participando. Pero no he tenido mucho éxito, y 

en ese sentido, son nuestras deficiencias. como organizadores que nos han 

llevado a llegar a esta decisión, y no una debilidad de su propuesta o de su 

propia como presentador. Espero que lo entienda. Esperamos que todavía se 

una a nosotros en RAT este año”. La respuesta, creo, es indicativa de una 

cierta sensibilidad, debido a la prevalencia de la idea errónea entre los 

anarquistas, si no también entre la Nueva Izquierda, de que todas las 

interpretaciones del Islam y todos los musulmanes son transfóbicas; por lo 

tanto, hay una abstinencia de abordar el tema. Estoy en contra de esta visión 

porque camufla las diferencias entre musulmanes y anarquistas, 

obstaculizando la amistad y el trabajo de "solidaridad". Este dilema con la 

conferencia de RAT no es un incidente aislado. Por ejemplo, los anarquistas 

asociados con la Federación Anarquista en Londres, Inglaterra, produjeron 

un artículo en su número de diciembre de 2001 nivelando reduciblemente la 

multiplicidad de diferentes interpretaciones del Islam como monolítico, 

fundamentalista, reaccionario, homo‒trans‒queerfóbico y opresivo hacia las 

mujeres; “El islam es el enemigo de todos los amantes de la libertad”, 

afirmaron los anarquistas en cuestión. En otro artículo titulado “Islam y 

anarquía se unen” (2003) en Info‒shop, dos blogueros anarquistas, 'PJP' y 

'Brain‒Fear', escribieron: “Cualquier forma de religión es control del 

pensamiento; el islam es sexista y homófobo [...] Si [los musulmanes] se 

tomaran en serio el anarquismo, habrían abandonado los aspectos sexistas y 

homófobos de la religión y acentuado sus aspectos más libertarios”. Más 

adelante, en referencia al artículo, en el mismo blog, otro bloguero, 

"Burning‒man", expresa un sentimiento similar, aunque bastante 

conmovedor, sobre un "anarcoislam" secundario: "El anarcoislam es la cosa 

más absurda que he oído en mi vida. El islam se trata de sumisión. Esclavitud 

de Alá y todas esas tonterías. Tiene un conjunto de normas y conducta 

extremadamente rígido y, aunque más ilustrado que otras religiones 

monoteístas en varios aspectos importantes, nunca experimentó nada 

parecido a la Reforma. Es reaccionario, procapitalista, proesclavista, 

imperialista y misógino hasta la médula". 



predominantemente subsumidos, sin oposición más allá de 
las representaciones fundamentalistas y orientalistas86 del 
Islam y los musulmanes a las que están expuestos; la 
percepción generalizada, entre los anarquistas en particular, 
de que todos los musulmanes y las interpretaciones del 
Islam son autoritarios, dogmáticos y transfóbicos no es difícil 
de probar87. Esta percepción obstaculiza la relación entre 

 

86 Por orientalista me refiero a la representación o visión fascista que se 

impone al Otro asiático, los habitantes de los baños turcos otomanos. 

adscribir y mercantilizar una representación particular de "lo otro", 

transformando las actividades sexuales musulmanas en algo mucho más 

promiscuo y "licencioso que cualquier cosa jamás vista en Europa" 

(Shalkany, 2006: 7; véase Orientalism (1978) de Edward Said y Desiring 

Arabs (2007) de Joseph Massad. Como escribe Massad, haciéndose eco de 

Said: "mientras los orientalistas exploraban las prácticas y los deseos 

sexuales de los árabes medievales, los antropólogos occidentales exploraban 

las vidas y prácticas sexuales contemporáneas no solo de los árabes sino 

también de los nativos de África, Asia, Australia y las Américas. Fue en el 

contexto de la "etnografía" que los lectores árabes comenzaron a leer relatos 

orientalistas. Influenciados por tales lecturas, y especialmente por el juicio 

orientalista de que la cultura árabe se había "degradado" a una era de 

"decadencia" bajo los otomanos, la mayoría de los escritores árabes desde 

mediados del siglo XIX se vieron abrumados por una sensación de crisis con 

respecto a [...] su "cultura", su “‘lengua’, su orden político y económico, sus 

‘tradiciones’, sus opiniones sobre su propia ‘herencia’, incluso el propio 

‘Islam’, en resumen, una enfermedad que afligía a toda la ‘civilización’ árabe 

islámica [...] ‘atraso’, ‘decadencia’, ‘declive moral’, ‘irracionalidad’ y, sobre 

todo, ‘degeneración’, resultado de siglos de dominio otomano 

caracterizados, en el mejor de los casos, por el estancamiento o, en el peor, 

por el retraso de las cosas árabes (y a veces musulmanas)” (2007: 8). 

87 Foucault escribió una vez: “en el nivel del Estado socialista [...] 

encontramos racismo en acción [...] siempre que un socialismo insiste, 

básicamente, en que la transformación de las condiciones económicas es la 

condición previa para la transformación, para la transición del Estado 



musulmanes y anarquistas que colaboran políticamente a 
través de grupos como No One Is Illegal88 (NOII) y Solidarity 

 

capitalista al Estado socialista (o en otras palabras, siempre que intenta 

explicar la transformación en términos de procesos económicos, no necesita, 

o al menos no de inmediato, racismo” (1976: 245). El socialismo, 

biopolíticamente, ha sido históricamente antagónico hacia la religión; esto 

no quiere decir que no tenga razonamientos justificables. Sin embargo, la 

visión eurocéntrica, arraigada en la percepción esencialista de que “Dios [y 

la religión encadenada de Dios solo poseen] promesas [...] nulas y sin valor 

[...] solo cumplidas por la subordinación del hombre” (Goldman, 1969: 5‒7) 

es evidente no solo en la declaración antecedente de Emma Goldman, sino 

también en el anarquismo clásico y las prácticas del socialismo del siglo XIX 

hasta la Nueva Izquierda actual. Gandhi de manera similar cree en la 

existencia de esta crisis, entre la religión y la izquierda, y la necesidad de que 

el socialismo reexamine esta idea errónea con respecto a la religión, o al 

menos las religiones que se orientan, teológica y prácticamente, como 

antiautoritarias y anticapitalistas; en otras palabras, religiones que comparten 

afinidades ético‒políticas con el socialismo. Gandhi escribe en apoyo de 

Robert Blantchford ‒quien explícitamente afirmó que el socialismo era una 

creencia religiosa‒ y quien dijo: “Tenemos el derecho de rechazar el nombre 

de socialistas a aquellos que no han comprendido la verdad económica. Pero 

una teoría económica por sí sola, o cualquier número de teorías económicas, 

hará una religión [...] deben ampliar su definición de socialismo [...] debemos 

extraer todas las implicaciones éticas y espirituales de estos esfuerzos y 

deseos por un orden social más justo [...] Está tomando forma una nueva 

concepción de la vida, a la cual es afecto, si no locura, rechazar el nombre 

de Religión” (2006: 123). 

88 NOII es un foro para una coalición informal de activistas que resisten la 

globalización neoliberal en relación con sus vínculos con el desplazamiento 

de personas del Sur obligadas a abandonar sus hogares debido a la 

persecución, la pobreza o la opresión [y] la explotación colonial (Day, 2005: 

189‒90). Estas personas del Sur parten solo para ser categorizadas como 

'extranjeros ilegales' por los países del G8, supuestamente benévolos, donde 

buscan refugio; se les niegan los mismos derechos que a los ciudadanos 



Across Borders (SAB)89 en los movimientos sociales más 
nuevos (Day, 2005: 189‒190). Se trata de una práctica a la 
que Leela Gandhi ‒siguiendo a Jacques Derrida, Jean Luc 
Nancy y Maurice Blanchot‒ se refiere como una política de 
la amistad90 en su texto Comunidades afectivas: 

 

'normales' y, por lo tanto, enfrentan oportunidades limitadas y mayor 

degradación (Day, 2005: 189). 

89 SAB es un grupo donde activistas musulmanes y anarquistas “participan 

en actividades de concientización y trabajo de casos de acción directa, y están 

comprometidos a reconocer que 'las luchas por la autodeterminación y por el 

libre movimiento de las personas contra la explotación colonial' son lideradas 

por las comunidades que luchan en las líneas del frente” (Day, 2005: 190). 

90 La atención de Gandhi en su texto se dirige a la introducción de “actores 

occidentales no protagonistas en el drama del imperialismo [...] algunas 

formas 'menores' de [amistades construidas en torno al] antiimperialismo que 

surgieron en Europa, específicamente en Gran Bretaña, a finales del siglo 

XIX” (2006: 1). Un ejemplo que Gandhi utiliza para demostrar una política 

transnacional de amistad es cuando “en 1914, tras renunciar a su puesto en 

St. Stephen's y donar sus, reconocidamente, escasas posesiones al Congreso 

Nacional Indio, [CF] Andrews zarpó hacia Sudáfrica para apoyar a un tal 

MK Gandhi en su campaña a favor de los trabajadores indios contratados. 

Según los registros, Gandhi lo esperaba en el muelle” (2006: 14), escribe 

Gandhi. Un Andrews de luto, irreconocible, con la cabeza rapada y vestido 

con un dhoti blanco y una kurta de tela burda como la que usaría un 

trabajador contratado, se acerca a MK Gandhi, agachándose y tocándole los 

pies (Gandhi, 2006: 14). Este no es el único incidente que ocurrió. No fue 

una deificación de MK Gandhi por parte de Andrew, el hecho de que tocara 

los pies de MK Gandhi. Gandhi escribe: "En 1919, Andrews tocó otro par de 

pies indios" (2006, 14). El símbolo, el toque de pies, describe Gandhi, "es un 

rico simbolismo [...] un friso anticolonial icónico: el abogado indio formado 

en Londres desafiando las polaridades imperiales de clase y posición en un 

elaborado drama de época" (2006: 14). Andrews, un sacerdote anglicano, 

continúa Gandhi, revirtió temporalmente una “jerarquía civilizacional 



pensamiento anticolonial, radicalismo finlandés y la política 
de la amistad (2006). 

Concluyo la primera parte, tras haber criticado 
principalmente la fatwa de Tantawi, la postura de Al‒Azhar 
y a los psicólogos en cuestión, señalando una lógica 
alternativa a su lectura dicotómica del género. Lo hago a 
través del concepto de devenir de Deleuze y Guattari, un 
concepto que heredaron de Friedrich Nietzsche. Mi objetivo 
es delinear las percepciones esencialistas y dogmáticas del 
género tanto para anarquistas como para musulmanes 
"occidentales". Y lo hago absteniéndome de analizar las 
prácticas sexuales de Sally y sus posibles intersecciones e 
insurrecciones contra el género, prefiriendo situar y discutir, 
con la mayor rigurosidad posible y el tiempo disponible, las 
políticas transgénero en el contexto de un Estado capitalista 
poscolonial bajo una dictadura militar: Egipto. No me 
interesa confundir el cuerpo transgénero de Sally con sus 
supuestas prácticas sexuales, a diferencia de la presunción 
de Al‒Azhar, que asume que el cuerpo de Sayyid se sometió 
a cirugía para participar en prácticas sexuales queer. El 
género y la sexualidad91, como discursos, difieren. Pueden 

 

fundamental del Imperio en un único gesto desafiante de abnegación” (2006: 

14). 

91 Debatir sobre la sexualidad en este caso de estudio en particular, en la 

medida en que se refiere a ella, no sería imposible, sino más bien difícil, dado 

el tiempo y el espacio asignados. La cirugía de Sayyid, tal como se presenta 

el caso, se relacionaba con una «paradoja en su identidad de género», pero 

posiblemente, igualmente, aunque difícil si no se prueba, con su deseo de 



intersecarse, pero no están necesariamente 
correlacionados. 

Con este contexto en el centro, en la segunda y última 
parte, concluyo el trabajo, abogando por una lectura más 
fluida del caso de Sayyid‒Sally, hablando del afecto de Salwa 
y del establecimiento de un espacio de derechos islámicos, 
huquq, para la aceptación de los transexuales en el Islam92. 

 

participar en prácticas homosexuales. Esto podría no ser así, dado que no hay 

evidencia que lo sugiera. No obstante, hablar de sexualidad incluiría, sin 

embargo, una discusión sobre la «heteronormatividad blanca» (24). Advierto 

‒en consonancia con el análisis de Jasbir Puar en Terrorist Assemblages 

(2007) y Joseph Massad en Re‒Orienting Desire: The Gay International and 

the Arab World (2002), quien presenta un argumento similar al de Puar en 

su crítica de la “universalización de los derechos de las personas 

homosexuales”‒ contra la importación de discursos homonacionalistas por 

parte de los movimientos LGBTQ de Occidente a Oriente (361‒85). Khalid 

Duran, con demasiado pesimismo, profetiza que “un movimiento por los 

derechos de las personas homosexuales [en Oriente] no será visto como 

autóctono. Más bien, se consideraría objetable como otro síntoma más de la 

‘occidentalización’, o lo que los jomeinistas han llegado a denominar 

‘occidentalización’” (194). 

92 De mi entrevista con Peter Lamborn Wilson, alias Hakim Bey, durante 

mi tiempo de investigación con el Proyecto Affinity: “La tolerancia 

[significaría o] es una especie de posición débil [con respecto a 'el otro'] y la 

aceptación [o tolerancia radical] una posición fuerte [con respecto a 'el otro']. 

En otras palabras, no se trata solo de ecumenismo. No es una posición 

reformista. Es una posición bastante radical... [...] y [la aceptación] metió a 

Hazrat Inayat Khan en muchos problemas entre los musulmanes ortodoxos. 

Este movimiento todavía sufre de eso hoy en día. Pero en la India, existe esta 

tradición de eso, todavía persiste en la India más que en otros países donde 

el fundamentalismo / reformismo / modernismo ha barrido con las llamadas 



 

La diferencia entre dos lógicas 

A pesar de lo que puede parecer un precedente legal 
radical, la tolerancia final hacia la cirugía de cambio de sexo 
de Sally que se puede encontrar en la fatwa de Tantawi93 no 
representa el primer caso de transexualidad en el Islam. 

La República Islámica de Irán94, estadísticamente 
hablando, se ha mantenido, detrás de Tailandia, entre 
15.000 y 20.000 cirugías transexuales al año desde su 
legalización por el Ayatolá Jomeini en 1980. Además, y 
además de la existencia de transexuales durante la época del 
Profeta95, como escribe Everett Rowson: "existe evidencia 

 

creaciones medievales que conforman todo el encanto y la diferencia. Eso es 

lo que odian” (Peter Lamborn Wilson, 2006). 

93 La fatwa de Tantawi llegó incluso a señalar que «de manera significativa, 

los nombres del psicólogo, el cirujano y el anestesiólogo revelan que son 

cristianos», cuando no existía ninguna prueba concreta de que los médicos 

se identificaran como cristianos (Skovgaard‒Peterson, 1997: 328). De 

hecho, si el nombre del cirujano, Izzat Asham Allah Jibra'il, se interpretara 

como indicio de algo, es que la presencia de «Alá» ‒la palabra árabe‒

islámica que designa a Dios‒ indica que Izzat no es cristiano. 

94 El siguiente sitio es un video del Ayatolá Jomeini legalizando las cirugías 

transexuales en Irán en 1980. Fecha de recuperación: 10 de julio de 2008. 

Obtenido de: (http://www.videosift.com/video/Iranian‒Ayatollahs‒support‒

transexual‒rights‒and‒sex‒changes). 

95 Hay al menos un incidente que se relata para los musulmanes en la 

Tradición Oral (Del Libro / Sunan Abu‒Dawud, Libro 32, Número 4095): 

“Narró Aisha, Ummul Mu'minin: Un mukhannath (eunuco) solía entrar a las 

esposas del Profeta (la paz sea con él). Ellas (la gente) lo contaban entre 



considerable de la existencia de una forma de 
afeminamiento o travestismo públicamente reconocido e 
institucionalizado entre los hombres en la sociedad árabe 
preislámica y temprana islámica. A diferencia de otros 
hombres, a estos afeminados o mukhannathun se les 
permitía asociarse libremente con mujeres, asumiendo que 
no tenían ningún interés sexual en ellas, y a menudo 
actuaban como intermediarios matrimoniales o, menos 
legítimamente, como intermediarios" (1991: 671). 

La visión de Tantawi, describe Abdulwahab Bouhdiba, era 
que: “todo lo que viola el orden [binario de género] del 
mundo es un grave desorden, una fuente de maldad y 
anarquía” (1985: 30). Para Tantawi, la “bipolaridad del 
mundo descansa en la estricta separación de los dos 
'órdenes', el femenino y el masculino [y] que la mejor 
manera de lograr la armonía deseada por Dios es que el 
hombre asuma su masculinidad y que la mujer asuma su 
plena feminidad” (Bouhdiba, 1985: 30). Las afirmaciones 
rígidas y herméticas de Tantawi corresponden a una práctica 
de lógica binaria, una lógica que involucra constructos 
platónicos, esencialistas y oposicionistas como naturaleza / 

 

aquellos que estaban libres de necesidades físicas. Un día, el Profeta (la paz 

sea con él) entró a nosotras cuando estaba con una de sus esposas, y estaba 

describiendo las cualidades de una mujer, diciendo: Cuando ella se acerca, 

lo hace con cuatro (pliegues en su estómago), y cuando se inclina hacia atrás, 

lo hace con ocho (pliegues en su estómago). El Profeta (la paz sea con él) 

dijo: ¿No veo que este (hombre) sabe lo que hay aquí? Entonces ellas (las 

esposas) observaron el velo de él”. 



cultura, negro / blanco, con nosotros / contra nosotros, 
verdad / retórica, habla / escritura, natural / antinatural; una 
lógica de un medio excluido. La construcción de estas 
cualidades a través de, y como, opuestos revela un deseo 
misógino de control y combinación. Los “miembros de estos 
pares binarios no son iguales. En cambio, el primer miembro 
de cada uno está destinado a dominar al segundo, que se 
convierte en el 'otro' del primero” (Flax, 1990: 36). Para 
Tantawi, Sally sufría “una enfermedad corporal que no se 
puede eliminar, excepto mediante esta operación” 
(Skovgaard‒Petersen, 330). Tantawi habla de la cirugía 
como si fuera una cura que revela órganos sexuales 
“enterrados o cubiertos”. La opinión de Tantawi es que “Dios 
no envió una enfermedad sin enviar una cura para ella”, 
haciendo “una distinción entre una apariencia externa 
(zahir), que puede ser engañosa, y una esencia interna 
(batin), que siempre es verdadera” (332). 

No es difícil ver resonancias entre zahir y batin y lo que 
Gilles Deleuze y Félix Guattari denominan «los dos ejes, 
significación y subjetivación» (1980: 167). Guattari y Deleuze 
proponen que cada ser «posee dos sistemas semióticos muy 
diferentes» (1980: 167). El primer sistema, la significación 
(superficie), «no habla un lenguaje general, sino uno cuyos 
rasgos significantes se indexan a rasgos específicos de 
facialidad [...] definiendo zonas de frecuencia o 
probabilidad, delimitando un campo que neutraliza de 
antemano cualquier expresión o conexión inapropiada para 



las significaciones apropiadas» (1980: 168). El primer 
sistema es una superficie, como un rostro es como un lienzo 
o un mapa, con distintas líneas de geografía y simetría, 
arrugas, rasgos faciales, símbolos, etc. El segundo eje es la 
subjetivación (profundidad) en la que nuestra subjetividad 
individual, como singularidad, se aloja en “conciencia, 
pasión y redundancias” (1980: 168). 

La segunda es la forma en que nuestros ojos son agujeros 
negros; agujeros donde nuestra subjetividad 
correspondiente ‒“nuestra alma”‒ encuentra refugio, un 
abismo, como lo ilustra la metáfora hegeliana: “los ojos son 
las ventanas del alma” (Deleuze y Guattari, 1980: 167). 

Es esta fricción entre la superficie y la profundidad, entre 
el cuerpo corpóreo y psíquico de Sayyid, entre zahir y batin, 
o lo que se atribuyó públicamente a la superficie de Sayyid 
versus lo que Sayyid pensó y sintió en profundidad, lo que 
Sayyid articuló como la incomodidad, la fuente de la 
"depresión extrema" y el motivo de la cirugía. Ser testigo de 
su superficie era ancla, clavaba su subjetividad y, en efecto, 
causaba una profunda insatisfacción por el grado de su 
profundidad, Sally deseaba la correspondencia de lo que se 
representaba en la superficie con su profundidad. La 
aplicación de la lógica binaria a este conocimiento de la 
superficie y la profundidad, zahir y batin, es lo que permitió 
a Tantawi dividir la categoría de hermafrodita en "natural" 
versus "no natural". Considerando, es decir, que el cuerpo 
no natural de Sally no se ajustaba a lo que Tantawi percibía 



que debería ser: un hermafrodita natural. La fatwa de 
Tantawi "puede tan fácilmente marcar una tolerancia como 
indicar un enemigo que debe ser derribado a toda costa" 
(Deleuze y Guattari, 1980: 177). Como señala Rachel Adams, 
al "encontrarnos con 'fenómenos', contemplamos la 
disolución de nuestros propios límites corpóreos y psíquicos, 
el terror y la excitación de la fusión monstruosa con el 
mundo circundante. Si la formación de la identidad, ya sea 
individual o colectiva, implica un gesto dual de incorporación 
y repudio, los fenómenos nos recuerdan el exceso 
insoportable que se ha desprendido para conferir entrada al 
reino de la normalidad" (2001: 7). El 'fenómeno racional' 
detrás del cual funciona la lógica binaria es que cuando lo 
hace, ella, la máquina dominante del momento, como es el 
caso de la fatwa de Tantawi, opera rechazando "rostros que 
no se ajustan, o parecen sospechosos, pero solo en un nivel 
dado de elección"; Rechazando por miedo, por la amenaza 
de nuestra capacidad, como seres, de elección (Deleuze y 
Guattari, 1980: 177). Lo que hizo la fatwa de Tantawi fue 
producir “divergencias sucesivas: tipos de desviación para 
todo lo que elude las relaciones biunívocas, para establecer 
una relación entre lo que se acepta en primera opción y lo 
que solo se tolera en segunda, tercera opción, etc.” (Deleuze 
y Guattari, 1980: 177). La “esencia” de Sally, o “Quién Sally 
sentía que era”, en este sentido, puede estar oculta por la 
ropa o incluso los genitales externos, pero una vez 
descubierta, según la fatwa de Tantawi, se espera que se 



ajuste a ciertas expectativas sociales, reajustando la ropa 
y/o los genitales según sea necesario. 

La transfobia se asemeja al racismo en este sentido. Como 
describen Deleuze y Guattari, «el racismo opera mediante la 
determinación del grado de desviación del rostro del 
hombre blanco, que intenta integrar rasgos disconformes en 
oleadas cada vez más excéntricas y retrógradas, a veces 
tolerándolos en lugares determinados bajo condiciones 
determinadas [...] a veces borrándolos del muro, que nunca 
tolera la alteridad» (1980: 178). La jerarquía establecida en 
la fatwa de Tantawi no solo «operaba mediante la 
determinación del grado de desviación» con respecto al 
«hombre blanco no afeminado», como antiguo colonizador, 
o incluso al «hombre egipcio no afeminado» producido 
poscolonialmente en cada reocupación posterior, sino 
también en relación con lo que Tantawi cree que el Islam 
considera un «transexual natural». La lógica binaria 
practicada por Tantawi y Al'Azhar es del tipo que señala con 
el dedo y dice: "¡Ajá! No es un hombre ni una mujer, así que 
debe ser un travesti" (Deleuze y Guattari, 1980: 177). Esta 
lógica no es inherente al islam. No, la lógica de Al‒Alzhar y 
Tantawis se basaba en la idea de que ver implica saber, 
mientras que la esencia interna de Sally era descartada 
como un "trastorno psicológico" no solo por Al‒Azhar, sino 
también por los psicólogos. Pero si ese fuera el caso, 
entonces "muéstrame a Dios". El problema con su visión era 
el tipo de lógica que aplicaban, de que el cuerpo de Sally no 



correspondía a un verdadero "sexo, del que no sólo existen 
dos para cada ser humano", sino también a un tercer sexo 
según la admisión de Tantawi, en su propia lengua, con la 
categoría "Natural" (Skovgaard‒Peterson, 2007: 3). 

La distinción entre "natural" y "antinatural" demostró la 
construcción de Tantawi y Al‒Azhar de una jerarquía con la 
categoría Transexual, con el propósito de 
institucionalización, especialmente en el caso de los 
Transexuales "Naturales" o "verdaderos". Su visión permite 
la percepción musulmana de que "cada ser humano tiene un 
solo sexo, que es su verdadero sexo, y que de alguna manera 
existe la idea de que el hermafrodita está en camino de 
adentrarse o alejarse de su estado [o estados]; es decir, el 
hermafroditismo como proceso [es uno] que se reduce a ser 
constantemente movimientos corporales y psicológicos, 
manifestaciones que niegan este verdadero sexo" 
(Skovgaard‒Peterson, 2007: 8). Para Tantawi, el cuerpo de 
Sally no se articulaba ni se elevaba lo suficiente ni 
adecuadamente a la posición privilegiada de ser considerado 
un "verdadero caso de hermafroditismo" (Skovgaard‒
Peterson, 2007: 3). El propio Tantawi afirma: «Está 
permitido realizar la operación para revelar lo que estaba 
oculto de los órganos masculinos o femeninos. De hecho, es 
obligatorio hacerlo porque debe considerarse un 
tratamiento cuando un médico de confianza lo aconseja. Sin 
embargo, no está permitido hacerlo por el mero deseo de 
cambiar de sexo de mujer a hombre, o viceversa» 



(Skovgaard‒Petersen, 2007: 331). Tantawi quiere 
racionalizar la persona transgénero de Sally en su etapa 
liminal para disciplinarla, clasificándola y (re)insertándola, 
habiendo fingido que no estaba allí históricamente 
hablando, dentro de una dualidad de género normativa, en 
un esfuerzo por reforzar las jerarquías de género en Egipto, 
un país predominantemente musulmán. Tantawi cree que el 
secreto de Sally exigía una solución quirúrgica exacta y 
rápida a sus «signos y síntomas [...] todo se reducía al 
pequeño y sucio secreto» de «¿qué le pasa a Sayyid?». 
(Deleuze, 1985: 143). La lógica de Tantawi refuerza las 
dicotomías mente‒cuerpo mediante la práctica de usar 
binariedades; una lógica acompañada de prácticas «cuyo 
funcionamiento no está garantizado por el derecho sino por 
la técnica, no por la ley sino por la normalización, no por el 
castigo sino por los métodos de control» (May, 1994: 67). 

Más allá de esto, dado que hemos llegado a varios puntos 
de partida o preguntas consecuentes: ¿Acaso el viaje de Sally 
a través del infierno, la tiranía y la burocracia de la sociedad 
egipcia, indicó su transformación en «Mujer» y toda la red 
de feminidades esenciales que conlleva ser «Mujer»? 
¿Acaso Sally, y posiblemente cualquier otra «Mujer», u 
«Hombre», como Sayyid (por ejemplo), no se está 
convirtiendo siempre en «Mujer»? Y este anhelo de Sally de 
«ser mujer», si este estado ideal existiera o pudiera existir, 
¿no estaría militando en contra de este «estado ideal de 
Mujer»; o este «estado ideal de Mujer» se estaría militando 



en contra de sí mismo? En otras palabras, la categoría 
«Mujer» está abierta a la apertura y al cuestionamiento a 
través de un gesto inscrito de hospitalidad (en virtud de la 
idea de «feminidad») grabado en ella, y que amenaza las 
concepciones esencialistas de ella. Mi argumento es que 
este gesto de hospitalidad o práctica característica de la 
«feminidad» está grabado en la categoría «Mujer»; que 
actúa, continuando una antigua tarea de «borrarse y 
reescribirse», permitiendo el florecimiento de nuevas 
expresiones de «Mujer». Es decir, «el espíritu de la 
feminidad» se establece, pero nunca se asienta, en 
diferentes caminos, vinculando y trayendo de vuelta, 
conectando como ramas de un árbol con otras cartografías, 
signos: sublimes, imaginarios, simbólicos, lingüísticos, 
ontológicos y epistemológicos, todas singularidades 
potencialmente femeninas, rizomáticamente 
interrelacionadas a través del deseo de «Mujer». Son estas 
singularidades las que desestabilizan la categoría «Mujer», 
la experiencia de convertirse en mujer. Es bajo esta luz que 
creo que Sally se estaba convirtiendo en hombre hacia una 
mujer. Sally se estaba convirtiendo en Sally. 

Deleuze y Guattari escriben sobre una lógica alternativa a 
las binarias, el devenir. Puede haber “una mujer en devenir, 
un niño en devenir, que no se asemejan a 'la' mujer o a 'el' 
niño como entidades claramente molares (aunque es 
posible ‒solo posible‒ que la mujer o el niño ocupen 
posiciones privilegiadas en relación con los devenires)” 



(Deleuze y Guattari, 1980: 275). Devenir “mujer no es imitar 
esta entidad ni siquiera transformarse [físicamente] en ella 
[...] estos aspectos indisociables del devenir ‒la mujer debe 
entenderse primero como una función de algo más” (ibid.). 
No es “imitar ni asumir la forma femenina, sino emitir 
partículas que entran en la relación [...] o la zona de 
proximidad, de una microfeminidad, en otras palabras, que 
producen en nosotros [cada uno] una mujer molecular” 
(ibid.). El devenir es la imaginación, entonces, la 
actualización de “proyectos perpetuos de autosuperación y 
autocreación, constantemente perdiéndonos y 
encontrándonos”, desestabilizando nuestro género a través 
de la actuación (Call, 2003; Butler, 1990). Un individuo ya es 
“una multiplicidad, la actualización de un conjunto de 
singularidades virtuales que funcionan juntas, que entran en 
simbiosis, que alcanzan una cierta consistencia” (Deleuze, 
1993: 29). Una mujer “como entidad molar tiene que 
devenir mujer para que el hombre también devenga ‒o 
pueda devenir mujer” (Deleuze y Guattari, 1980: 276). Uno 
deviene sin “principio ni fin, partida o llegada, origen ni 
destino [...] una línea de devenir solo tiene un medio” (ibid., 
293). El devenir, en este sentido, puede verse como una 
descripción de lo que Tantawi llamó “una mezcla”, en 
referencia al cuerpo de Sally que no correspondía a un sexo 
verdadero como él esperaba; La única diferencia es que los 
devenires funcionan sobre la conjunción y (como si se 
compusieran como una serie molecular), mientras que los 
binarios funcionan sobre una disyunción o. 



Tantawi argumenta que: «Creer en el islam es aceptar el 
propio sexo y aceptar que debe ser regulado para que pueda 
usarse correctamente» (Bouhdiba, 1985: 14). Bien, pero 
entonces preguntaré retóricamente quién es esta figura 
terrenal y autoritaria en el islam, responsable de regular un 
cuerpo divinamente relegado a lo que es; es decir, ¿quién es 
Tantawi para privilegiar el cuerpo sobre la mente o la mente 
sobre el cuerpo cuando Dios creó a Sally con una mente y un 
corazón, ni más ni menos de un grado de «naturalidad» que 
una «transexual natural» con un cuerpo «natural» 
(Skovgaard‒Peterson, 2007: 8)? Tantawi demuestra su 
regulación a partir de una "preocupación real, [y] un deseo 
de establecer de la forma más precisa y estricta posible los 
límites de los sexos", solo para darse cuenta, en su propia 
admisión, de que "gran parte de las fronteras intersexuales 
son difíciles de detallar" a pesar de "la importancia que 
tienen a los ojos de la conciencia musulmana, que se ve cada 
vez más obligada a erigir un muro impenetrable entre los 
sexos" (1985: 42). Tantawi considera estrictamente el 
estado "natural" del género a través del marco biológico de 
los "genitales inalterados", y repite además el argumento en 
su fatwa de que: un "verdadero hombre se define por un 
pene en pleno funcionamiento" como fuente de poder 
fálico. Uno se pregunta si el análisis freudiano de Al‒Azhar y 
Tantawi aplicaría la misma lógica a un hombre castrado en 
un accidente y al recién comprometido estatus social de ese 
hombre en El Cairo tras su "pérdida fálica", que lo privaría 
de su estatus legal como hombre. Como escribe Paula 



Sanders, «en caso de duda, la norma [de Tantawi] parecía 
consistir en otorgar un estatus inferior a los hermafroditas. 
Lo importante era proteger con éxito el acceso al estatus 
superior de los hombres. Las normas garantizaban que 
ningún hermafrodita alcanzaría el estatus otorgado a los 
hombres a menos que se pudiera demostrar que, en efecto, 
era hombre» (1991: 81). Tantawi no considera las 
situaciones en las que el «verdadero» género no puede 
discernirse mediante cirugía, en particular cuando una 
persona no puede costearla. 

Al concluir la primera parte, la fatwa de Tantawi, en 
particular, ilustra un refuerzo dogmático del principio 
fundamental y fatal de la política de identidad cuando se 
aplica en la práctica: es decir, que la verdad sobre un "otro" 
no debe discernirse a partir de la observación de indicadores 
externos, lo que es zahir o superficial, lo que implica además 
que las características del "otro" no pueden dividirse 
claramente en dos polos diametralmente opuestos. Es esta 
práctica de practicar una política de identidad reduccionista, 
cuando se convierte en una política basada en la apariencia 
que demuestra una postura, a la que me opongo 
firmemente, abogando en cambio por articulaciones más 
fluidas del género a través del concepto de devenir. 

 

 



 

Sedienta, bebió el polvo de tinta de la ley: dulce miel en 
su boca 

El mundo está empapado en mares de hermosa "locura" 
ignorada. No la locura de los manicomios, sino la locura en 
cada uno de nosotros ‒una locura oculta‒ que priva y libera 
‒una locura de nuestro propio (des)hacer interior, de 
nuestro propio devenir (Guattari, 1995: 171). Incluso en los 
años desde 1982, cuando Al‒Azhar entró en pánico con 
fantasías ligadas a atar a Sally, como histeria, esta fuente de 
"locura", esta "maldad y anarquía" considerada "incorrecta 
en nuestra época", resistió su exorcismo, deviniendo, 
viviendo. Es solo a través del proceso "artístico" de 
autocreación, a través del devenir, escribe Deleuze, que 
"emergemos de nosotros mismos, [y] sabemos lo que otro 
ve de este universo que no es el mismo que el nuestro y 
cuyos paisajes nos habrían permanecido tan desconocidos 
como los que podrían estar en la luna" (2000: 42). El devenir 
de Sally era su posesión más preciada, su «asilo», su 
superficie. Y cuanto peor era el «pánico desatado», 
proveniente de la tortura pública y la locura que la obligaba 
a morir de hambre, con la tiranía por todas partes, más 
delirantemente se resistía Sally; intenten imaginarlo, «ser 
escrutada en una ciudad como El Cairo, olvídense de la 
vigilancia de la gente». Pero ya era demasiado tarde, Sally, 
mucho antes, ya no prisionera, se había librado de la peor 
queja, de sus muros internos, reconciliando las cosas entre 



ella y cualquier Dios, transformándose, jugando al máximo, 
explorando el género, actuando con cierta locura, 
rompiendo su caparazón, nadando en su mar abierto. Sally, 
sin jefe, sin fábrica, se pidió permiso a sí misma, rompiendo 
las binarias mente‒cuerpo en El Cairo, Egipto, en 1982. No 
fue el primer incidente de transexualidad islámicamente 
hablando, pero Sally ciertamente se mantuvo afectiva en 
una sociedad que la confundió con un objeto de publicidad 
desenfrenada, una paciente; una especie de superestrella de 
la locura. Lo hizo como resistencia a la opinión popular y a 
Al‒Azhar en un país que ha seguido declarándose en “estado 
de emergencia y terror” (Guattari, 1995: 172) durante más 
de 27 años. 

Esta huida nómada anarquista y la resistencia de Sally, 
sopesada contra la incapacidad de Al‒Azhar para 
'domesticarla', se basaba en la capacidad de Al‒Azhar para 
hacer que 'una mu‒kuhu'natha' psicológicamente 
perturbada se sometiera, para conformarse, cuerpo y 
mente, dentro de ciertos límites de género construidos. No 
era el cuerpo de Sally, en realidad, lo que debería haberse 
demostrado como el problema para Al‒Azhar, sino más bien 
su mente y su corazón; ella sabía lo que estaba haciendo. 
Que no podían conquistarla. Allí, en ese terreno, ella es libre 
y puede ser lo que desee ser. Uno "supondría que los 
problemas psicológicos existentes de la paciente, causados 
por la mutilación de sus genitales por parte del cirujano y el 
consiguiente lavado de cerebro por parte de la sociedad, 



habrían superado con creces los problemas potenciales 
resultantes de regresar a un cuerpo al que sienten que 
pertenecen" (Music, 2003: 42). Particularmente dado que 
Sally nació y creció en Egipto; «Ella nunca vino, nunca se fue, 
nunca se fue»; no era ambivalente hacia la cultura egipcia y 
musulmana. Aun así, insistió. Este también es el 
razonamiento por el que la fatwa del Gran Muftí se convirtió 
en una fuente de confusión, ya que ambas partes «[en 
defensa y en oposición a la cirugía] la citaron para apoyar su 
postura» (Skovgaard‒Peterson, 2007: 8). Al‒Azhar se dio 
cuenta de que «socializada en este mundo de relaciones, 
que asumía que hombres y mujeres debían interactuar, que 
debían interactuar de maneras prescritas, y que la 
interacción de otras maneras, amenazaba el orden social y 
debía ser protegida a toda costa» (Sanders, 1991: 75). Al‒
Azhar temía que su orden, «el orden de Dios», se 
derrumbara públicamente si Sally era aceptada en lugar de 
tolerada islámicamente; lo que eso significaría en términos 
de los derechos de las personas transexuales: ¿en qué rincón 
de la mezquita rezaría Sally? Al‒Azhar en su decisión, 
encabezada por Tantawi, demostró poca fe en el islam o en 
Dios. 

No se puede transigir con la creencia en la diferencia, en la 
aceptación. No debería ser cuestionable; bueno, siempre 
que existan compromisos éticos y políticos particulares, 
como condiciones para una amistad incondicional. En el 
Islam, las acciones justas «reconocidas no son monopolio de 



ningún competidor único [...] como juez Dios, debe estar por 
encima del estrecho interés de los participantes [y] las 
afirmaciones de familiaridad con el juez [Dios] con cualquier 
'equipo' en particular no les servirán de nada» (Esack, 1997: 
175). Ninguna autoridad, «ningún líder, ningún gobierno, 
ninguna asamblea puede restringir, abrogar o violar de 
ninguna manera los derechos» (Arkoun, 1994: 106) a la 
existencia, a la aceptación; pertenecen a Dios, no cubiertos 
de mierda, orinados por demagogos. 

Ese es precisamente el punto central del concepto islámico 
del Tawhid, la primera proclamación de la creencia: solo Dios 
es Dios, y solo hay uno, con Mahoma como Mensajero final. 
Al‒Haqq, palabra árabe que significa «El Justo», un atributo 
de Dios, el trascendente de todos los seres, es aquel a quien 
cualquiera tiene no solo el privilegio de acceder, sino 
también el derecho a no acceder (Esack, 1997: 158). Con 
este «derecho a acceder o no», Dios advirtió incluso al 
Profeta que no excediera su autoridad exclusiva sobre este 
«derecho a no acceder» divinamente decretado. Allah le 
dice a Muhammad: “Para aquellos que toman como Awliyâ' 
[guardianes, partidarios, ayudantes, protectores, etc.] a 
otros además de Él [es decir, quienes toman otras deidades, 
aparte de Allah como protectores, y los adoran, incluso 
entonces] Allah es Hafîz [Protector] sobre ellos [es decir, 
cuida de sus acciones y los recompensará], y tú [Oh 
Muhammad] no eres un Wakîl [guardián o un administrador 
de sus asuntos que tiene voz] sobre ellos” (El Sagrado Corán, 



Capítulo 42, Capítulo de 'El Concilio': Versículo 6). Es este 
espíritu de aceptación en el Islam, y que existe también en 
el anarquismo como una orientación política y filosófica que 
puede informar de manera única al Islam política y 
éticamente, y lleva el debate más allá de una práctica de 
mera tolerancia para ayudar a desarrollar una doctrina de 
aceptación en la práctica. 

Al‒Haqq irradia desde lo singular, lo trascendental, a un 
múltiplo plural en su forma Huquq ‒'derechos' aquí en la 
Tierra‒ ¿y quién sino Dios dota a los seres de Huquq? La 
inclusividad es superior a la exclusividad en el Islam, pues 
como afirma el Sagrado Corán: "¡En verdad! Dios ama a los 
que son equitativos" (Capítulo 49, El Capítulo de 'Las 
Cámaras': Versículo 9). Para que la transexualidad sea 
concebida como un testimonio divino de la diferencia, 
entendida de esta manera y con este espíritu, es lo que creo 
necesario para el Islam en el presente. Siguiendo esta visión, 
cualquier intento de lo que Hakim Bey llama tolerancia 
radical, o lo que yo llamo aceptación, comienza con la 
determinación de los derechos de los transexuales a la vida, 
al nikah (matrimonio en árabe), a la herencia, a la adopción, 
etc. Los transexuales tienen Huquq. La transexualidad no es 
un problema, sino que es, en un sentido deleuziano, una 
señal; “un signo que constituye mundos diferentes, signos 
mundanos, signos vacíos, signos engañosos”, un tercer sexo, 
en un sentido proustiano, la transexualidad como 'un sexo 



natural'96 (Deleuze, 2000: 7‒9); un tercer sexo que posee 
varias 'encarnaciones' y representaciones simulacras a 
través de las diversas intersecciones de la transexualidad 
con regímenes de verdad coloniales, imperiales, culturales, 
étnicos y raciales, de hecho historiografías. Todo “que 
transforma todos los demás” significantes, formaciones, no 
solo de la transexualidad en sí misma como categoría, sino 
también de la categoría 'Mujer' y a la que está conectada. 
Dicho esto, advierto a los musulmanes contra la búsqueda 
de que estos huquq se establezcan institucionalmente, 'bajo 
la supuesta protección de cualquier soberano' que no sea 
Dios, ya sean muftíes, psicólogos o Al‒Azhar. Porque no 
debería ser difícil imaginar que, en un escenario donde 
exista un movimiento hacia el establecimiento institucional 
de los derechos de las personas transexuales, los 
musulmanes aún se arriesgarían a la estabilización, 
traducción, inscripción y normalización del género como una 
gota de tinta, palabras, apropiadas por instituciones como 
Al‒Azhar; el género seguiría siendo otra construcción 
binaria, que se encasillaría en las formas burocráticas del 
Estado. Hay una hermosa locura en lo antinatural, en formas 
alternativas de resistencia no institucionales. 

 

96 Lejos de unir los sexos, los transexuales, que separan los sexos binarios, 

son la fuente de la que podemos proceder a ver dos series o sitios 

homosexuales divergentes: el de Sodoma y el de Gomorra. Proust escribe 

sobre la homosexualidad: «Los dos sexos morirán, cada uno en un lugar 

aparte del mismo» (Proust, Sodoma y Gomorra, 616), teniendo acceso al 

mismo secreto, las señales que ambos poseen. 



Nada resulta obscuro en la fatwa de Tantawi, tan pronto 
como se consideran los detalles diabólicos, las fronteras 
gobernantes y la lógica binaria que protege y cierra la puerta 
a la posibilidad y los derechos de un punto intermedio. La 
visión de Tantawi descarta las habilidades de un Creador 
creador que creó a Sally de manera diferente, sin intención 
de causar confusión ni para divertirse, sino para que ella, y 
solo ella, decidiera. Por ejemplo, Tantawi nunca consideró 
que tal vez Dios creó a Sally para ver quién se pelearía por 
qué, quién dejaría lo pertinente en una artimaña y para qué, 
excepto lo ético y político; bases desde las cuales los 
musulmanes pueden construir nuevas comunidades tras 
haberse entregado a la aceptación de las personas 
transexuales. No es difícil ver que el caso de Sayyid‒Sally 
sirve para distraer la atención de los problemas políticos, 
socioeconómicos y humanos de la sociedad egipcia. Tantawi 
consideraba la fe en términos de lo que divide y dispersa, 
ignorando la sabiduría de la diferencia y los objetivos 
iniciales de la fe, transgrediendo la Única Autoridad de Dios 
como Juez Divino y proveedor de derechos (Esack, 1997: 
171). No hay evidencia de que Tantawi ni Al‒Azhar 
consideraran mucho el fiel determinismo de Sally, su 
respeto y dignidad, mientras luchaba por sentir lo que solo 
ella podía sentir, a pesar y después de todas las pruebas y 
tribulaciones que enfrentó en la Universidad de Al‒Azhar, y 
sin duda a los ojos de la cultura popular egipcia. Y aun así, 
regresó a Al‒Azhar y se graduó como doctora. 



Natural o antinatural, existía un orden binario que nunca 
intentó aceptar la existencia de Sayyid‒Sally como un 
derecho divino, sino que reformuló una representación de 
género para apenas tolerarla e ignorarla, así como la 
existencia de Sayyid‒Sally. Para Tantawi, todo lo que queda 
por decir se encuentra en dos versículos coránicos: «A 
nosotros nuestras obras y a vosotros las vuestras; que no 
haya disputa entre vosotros y nosotros. Dios nos reunirá y a 
Dios retornaremos». Allí, Dios decretará, como Juez 
Supremo, las posiciones claras en las que diferimos (Capítulo 
42, Capítulo de «El Consejo», versículo 15; Capítulo 2, 
Capítulo de «La Vaca», versículo 139). 

 

 

Referencias 

AbuKhalil, As'ad. (1993). “Una nota sobre el estudio de la 
homosexualidad en la civilización árabe / islámica”. The 
Arab Studies Journal, otoño de 1993: 32–4, 48. 

Bouhdiba, Abdelwahab. (1998). Sexualidad en el Islam. Londres, 
Reino Unido: Saqi Books. 

Doupret, Baudouin. (2001). “Moralidad sexual en el ámbito jurídico 
egipcio: Circuncisión femenina, operaciones de cambio de 
sexo y motivos de demanda”. Derecho islámico y sociedad 
(9)1: 42–69. 



Esack, Farid. (1997). Corán, liberación y pluralismo. Oxford: 
Oneworld Publications. 

Flax, Jane. (1990). Fragmentos de pensamiento: Psicoanálisis, 
feminismo y posmodernismo en el Occidente 
contemporáneo. Berkeley: University of California Press. 

Garber, Marjorie. (1997). Intereses creados: Travestismo y 
ansiedad cultural. Nueva York: Routledge. 

Massad, Joseph. (2002). “Reorientando el deseo: La Internacional 
Gay y el Mundo Árabe”. Public Culture (14)2: 361–85. 

Rowson, Everett K. (1991). “Los afeminados de la Medina antigua”. 
Revista de la Sociedad Oriental Americana (111)4: 671–93. 

‒ (1991a). “La categorización del género y la irregularidad sexual en 
la literatura medieval” 

Listas de vicios árabes”. en Body Guards: The Cultural Politics of 
Gender Ambigüedad (Julia Epstein y Kristina Straub., Eds.). 
Nueva York y Londres: Routledge. 

Sanders, Paula. (1991). “Generización del cuerpo agénero: 
Hermafroditas en la ley islámica medieval”. En Mujeres en 
la historia de Oriente Medio (Keddie, N. y B. Baron, eds.). 
New Heaven: Yale University Press. 

Taha, Saud A. y Gady M. Magbool. (1995). “El patrón de los 
trastornos intersexuales y la asignación de género en la 
provincia oriental de Arabia Saudita”. Saudi Medical 
Journal (16)1: 17–22. 



  



 

 

 

 

 

XII. RESEÑA DEL LIBRO: LA POLÍTICA DEL 
POSTANARQUISMO 

 

Leonard Williams 97 

 

Saul Newman, La política del postanarquismo 
(Edimburgo: Edinburgh University Press, 2010), 200 pp. 

Como es habitual en Saul Newman, este libro es el último 
de una serie de esfuerzos por destacar y explicar las 
tendencias anarquistas que se esconden en el pensamiento 

 

97 Leonard Williams enseña ciencias políticas en el Manchester College, en 

North Manchester, Indiana, EE. UU. Sus principales intereses de 

investigación se centran tanto en el anarquismo como en el pensamiento 

político contemporáneo, y ha publicado artículos en revistas como New 

Political Science, Journal of Political Ideologies y Journal for the Study of 

Radicalism. Es autor de American Liberalism and Ideological Change y 

coeditor de Political Theory: Classic and Contemporary Readings. 



postestructuralista. A través de diversas obras que trazan la 
afinidad entre el anarquismo y el postestructuralismo (en 
particular, De Bakunin a Lacan y Poder y política en el 
pensamiento postestructuralista), Newman se ha 
consolidado como uno de los principales intérpretes de los 
vínculos entre la filosofía continental y la política radical. 
Comprometido con revelar las implicaciones éticas y 
políticas del rechazo de los enfoques fundacionales de la 
teoría y la práctica, el proyecto de Newman ha alcanzado un 
punto de inflexión con esta última obra. El principal reto al 
que nos enfrentamos, así como el principal objetivo de este 
libro, es «pensar la política fuera del Estado: explorar los 
principios constitutivos y los contornos éticos de un espacio 
político que busca la autonomía del orden estatal» (167). 

Escrito con una claridad excepcional, el esfuerzo de 
Newman por afirmar el lugar del anarquismo como el 
horizonte mismo de la política radical (2) implica 
exploraciones tanto geográficas como ontológicas. 
Geográficamente, la preocupación es ubicar el lugar que 
ocupa el anarquismo en la política contemporánea. A 
primera vista, parece ser simultáneamente ningún sitio y un 
no‒lugar. Como un "deseo recurrente de vida sin gobierno 
que acecha la imaginación política" (1), cualquier 
concepción del anarquismo que podamos tener parece ser 
poco más que un espectro. Como tal, se encuentra más allá 
de nuestro alcance, fuera de las concepciones estándar de la 
política arraigadas en el poder y la autoridad, la soberanía y 



la coerción. En una segunda perspectiva, pasando de la 
geografía a la ontología, el anarquismo está necesariamente 
presente en esos momentos en que surgen desafíos 
insurreccionales a la autoridad. En este sentido, el 
anarquismo bien puede identificarse con el perpetuo pero 
intermitente espíritu de revuelta que ha animado durante 
mucho tiempo numerosos movimientos sociales y políticos, 
desde la democracia hasta el socialismo, desde el 
sindicalismo hasta la política de identidades. Sin embargo, 
debemos ser cuidadosos y no concebir el anarquismo 
simplemente como el último refugio de radicales cansados, 
agotados de las luchas libradas por generaciones anteriores. 
En cambio, se nos anima a ver su lugar y configuración 
adecuados como un ámbito marcado por la acción ética y los 
sueños utópicos, un ámbito donde pensadores y activistas 
buscan la realización simultánea de la igualdad y la libertad 
(a veces llamada "igual‒libertad"). La perspectiva de 
Newman, en otras palabras, se presenta como un 
posanarquismo. 

¿Qué es, entonces, el postanarquismo? Esta pregunta ha 
sido objeto de debate entre teóricos y activistas anarquistas 
desde hace tiempo. Para algunos pensadores y activistas, el 
término sugiere una nueva forma de anarquismo. Con 
reminiscencias de la obra de Bob Black, el postanarquismo 
de Newman se despide con especial entusiasmo de la 
forzada herencia izquierdista del pasado. Para otros, el 
término indica que la política radical debería trasladarse a 



un nuevo plano, que de alguna manera debería ir no solo 
más allá del izquierdismo, sino más allá del anarquismo 
mismo. Ya sea que el postanarquismo se considere la última 
moda intelectual o el sucesor del radicalismo, este libro se 
enfrenta al objetivo mínimo, pero importante, de 
comprender el concepto de postanarquismo. 

Newman asume la tarea de explicar el postanarquismo con 
su estilo típicamente competente y perspicaz. Basándose en 
las diversas corrientes del pensamiento postestructuralista, 
así como en ideas de las tradiciones (post)marxista, 
continental y anarquista, aclara el alcance del 
postanarquismo participando en numerosos debates dentro 
de la teoría política contemporánea. Encontrará secciones 
de la obra que abordan a muchos de los sospechosos 
habituales: dúos teóricos dinámicos como Deleuze y 
Guattari, Hardt y Negri, junto con Laclau y Mouffe; así como 
a diversos pensadores radicales, desde Badiou hasta 
Bookchin, desde Zerzan hasta Žižek. Sin embargo, a 
diferencia de la estructura de algunos de sus libros 
anteriores, el lector no encontrará cada capítulo dedicado a 
interpretar y criticar a un teórico en particular. En cambio, 
esta obra se asemeja mucho al esfuerzo de Newman por 
llegar a un acuerdo con su conciencia filosófica. 
Progresamos del anarquismo clásico al postanarquismo a 
través de una serie de momentos que constituyen un viaje 
que explora posibles caminos hacia la liberación. El objetivo 
es describir, o mejor dicho, sugerir, cómo podríamos 



emerger de nuestra sumisión voluntaria y nuestro apego 
psíquico al poder. El proyecto, más bien utópico, de 
Newman, como el del propio anarquismo, consiste, por 
tanto, en «ofrecer un punto de alteridad o exterioridad para 
interrogar los límites de este orden [es decir, el existente]» 
(7). 

En otras palabras, la teoría postanarquista se esfuerza por 
resolver el enigma fundamental del poder: cómo resistirlo o 
rebelarse contra él sin reproducir sus estructuras de 
dominación bajo otra forma. El postanarquismo, si bien 
busca proporcionar un camino hacia la emancipación 
genuina, comienza cuestionando los fundamentos 
epistemológicos y ontológicos del Estado y el capitalismo. Al 
plantear esta crítica, el postanarquismo no puede depender 
de las ideas fundacionales del esencialismo y el humanismo, 
precisamente el tipo de presupuestos que caracterizan no 
solo el pensamiento ilustrado, en el corazón del radicalismo 
moderno, sino también importantes corrientes de la propia 
tradición anarquista. Ser utópico, en el sentido de Newman, 
no significa realizar un proyecto intelectualmente 
construido de la sociedad ideal; más bien, significa descubrir 
las características clave de la sociedad futura en medio de 
las prácticas de la sociedad actual. El utopismo 
postestructural reconoce el potencial revolucionario en las 
acciones cotidianas, en las formas moleculares o localizadas 
de resistencia que ocurren dondequiera y cuandoquiera que 
el poder actúe (64‒6). 



¿Qué tipo de política anticipa entonces la teoría 
postanarquista? En palabras de Newman, el 
postanarquismo constituye una antipolítica, es decir, una 
política antipolítica. Es una iniciativa revolucionaria que 
sospecha de la representación y rechaza al Estado. Al 
esbozar los orígenes de dicha política, Newman comienza 
con una recapitulación de las discusiones entre marxistas y 
anarquistas sobre el Estado, el partido y la revolución. 
Incluso las ideas postmarxistas de hegemonía y pluralismo 
agonístico, aunque aparentemente dirigidas a la 
emancipación, no logran trascender el marco impuesto por 
la lógica política de la soberanía estatal. Como resultado, el 
postanarquismo busca “concebir un espacio para la política 
fuera y contra el Estado, y ver la política como una actividad 
a través de la cual el principio de la soberanía estatal se 
cuestiona y se disputa radicalmente” (103). 

A estas alturas, pocos anarquistas dudarían en suscribir el 
análisis de Newman. Pocos, de hecho, no disfrutan de la 
oportunidad de retomar las antiguas disputas con el 
marxismo en cualquiera de sus formas. A partir de su 
encuentro con el marxismo y el posmarxismo, Newman se 
propone dilucidar las conexiones que vinculan al 
posanarquismo con el pensamiento radical contemporáneo 
y la filosofía continental. El objetivo de su análisis, una vez 
más, es situar el enfoque posanarquista como uno que 
rechaza las tendencias maniqueas presentes en el 
pensamiento anarquista clásico (tendencias que Newman 



diagnosticó ingeniosamente en Poder y Política en el 
Pensamiento Postestructuralista). Donde los anarquistas 
tradicionales oponen lo natural a lo artificial y lo social a lo 
político, los posanarquistas buscan una vía de escape a esa 
oposición binaria. La cuestión emancipadora no es cómo 
tomar el poder estatal, como pretendían los marxistas; ni es 
simplemente cómo abolir el Estado de una sola vez, como 
pretendían los anarquistas clásicos. Más bien, el quid de la 
cuestión radica en «cómo construir una política que, en su 
propia existencia, presuponga la disolución radical del 
imaginario estatista» (111‒12). El postanarquismo, por lo 
tanto, intenta trazar un nuevo territorio, un espacio que se 
sitúa entre lo social y lo político, al tiempo que rechaza las 
afirmaciones esencialistas que se han sostenido durante 
mucho tiempo sobre ambos ámbitos. En este nuevo terreno, 
el postanarquismo rechaza tanto la noción de que la 
emancipación es inmanente al desarrollo capitalista como la 
idea de que algún acontecimiento espontáneo marcará el 
comienzo de una era de liberación inalterada. 

Para Newman, el anarquismo contemporáneo se deshace, 
con razón, de gran parte del bagaje político e intelectual del 
pasado. Los vínculos tradicionales de la izquierda con 
determinados movimientos obreros o socialistas suelen 
dejarse de lado en favor de afinidades anticapitalistas e 
igualitarias más difusas. Las concepciones ilustradas de la 
naturaleza humana y la razón se desvanecen en favor de 
ontologías postestructuralistas no fundacionales. El 



escepticismo hacia las metanarrativas, el abandono de las 
identidades esenciales, el énfasis en el lenguaje y el discurso, 
y un concepto de poder constituyente son las ideas 
postestructuralistas centrales que, según Newman, 
deberían guiar ahora la política anarquista (140‒142). El 
postanarquismo toma estas ideas como puntos de partida 
(¿quizás líneas de fuga?) de las categorías tradicionales del 
pensamiento radical. La democracia ya no connota un 
conjunto estable de instituciones parlamentarias ni debería 
referirse a un tipo de toma de decisiones colectiva. Para 
Newman, siguiendo a Rancière, la democracia debe 
concebirse como una política de la disyunción. En la medida 
en que el anarquismo contemporáneo desestabiliza los 
fundamentos ontológicos y las identidades esenciales del 
anarquismo tradicional, el postanarquismo se convierte en 
una ética en la que el poder se problematiza continuamente 
y donde las fronteras se disputan constantemente (151). La 
disidencia y el desacuerdo, por lo tanto, son inevitables en 
la vida política y, presumiblemente, en el propio 
anarquismo. En el postanarquismo, el énfasis recae en la 
contingencia y la innovación práctica, más que en la 
comprensión de la base orgánica y el telos racional de la 
historia de la liberación humana (153). Los principios 
fundacionales de acción extraídos de la teoría revolucionaria 
o las ciencias sociales modernas deben dar paso a una 
política arraigada en prácticas localizadas y contingencias 
generalizadas. 



Así como el posestructuralismo es una filosofía sin 
fundamentos, el posanarquismo es una política sin 
garantías. Ya no podemos apostar por un proletariado que 
adquiera progresivamente conciencia de clase ni se 
involucre espontáneamente en la acción revolucionaria. Ya 
no podemos dar por sentado el inevitable declive del modo 
de producción capitalista mediante el desarrollo dialéctico 
de la sociedad comunista. Simplemente no podemos asumir 
que las mejores cualidades de los seres humanos se 
liberarán y se expresarán de tal manera que el poder y la 
dominación ya no sean una preocupación. 

El imaginario del anarquismo clásico oponía la naturaleza 
pura a las convenciones corruptas, buscando la liberación de 
la sociedad de las ataduras del Estado. En la interpretación 
que Newman hace del postanarquismo, «lo político es el 
espacio constitutivo entre la sociedad y el Estado» (169); 
ninguno de los polos de esa oposición es privilegiado; 
ninguno puede colonizar ni conquistar al otro. La política 
radical se presenta así como «una serie de luchas, 
movimientos y comunidades cuya existencia es a menudo 
frágil, cuyas prácticas son experimentales, tentativas y 
localizadas, y cuya continuidad no está en absoluto 
garantizada» (170). El reto consiste en desarrollar y emplear 
organizaciones no autoritarias al servicio de objetivos no 
representativos o democráticos como la «igualdad y la 
libertad». 



No me cabe duda de que La política del postanarquismo es 
una lectura esencial para quien desee comprender el 
postanarquismo. Sus problemas y preocupaciones teóricas 
se describen y exploran con maestría. Sus fuentes en el 
pensamiento postestructuralista, sus afinidades con la 
filosofía continental y sus vínculos con el anarquismo clásico 
y contemporáneo están bien resumidos e interpretados con 
imparcialidad. Cualquier crítica que se pueda hacer al libro 
no surge de la erudición o el análisis que presenta, sino de lo 
que la obra no menciona o apenas explora. 

La comprensión de Newman del postanarquismo se 
dilucida en gran medida mediante el contraste. Por ejemplo, 
descubrimos que no comparte los supuestos maniqueos, e 
incluso reduccionistas, del anarquismo clásico. Descubrimos 
que el postanarquismo rechaza tanto la ontología 
esencialista del pensamiento ilustrado como las 
prescripciones racionalistas de la tradición marxista. Sin 
embargo, debido a su naturaleza contingente y no 
fundacional, no sorprende que Newman no logre del todo 
atribuirle un contenido positivo al postanarquismo. 
Sabemos dónde encontrar el postanarquismo en acción ‒en 
el espacio entre la sociedad y el Estado‒, pero no sabemos 
con certeza si podría identificarse a simple vista. Podríamos 
distinguirlo en una rueda de reconocimiento, pero tal vez no 
entre la multitud en las calles. Se puede encontrar cierto 
contenido positivo para el postanarquismo en el ideal de 
igualdad y libertad, una noción clave para Newman; pero, en 



general, el concepto se define en términos sencillos, 
minimalistas e incluso evidentes. Simplemente no se analiza 
con gran detalle. En la medida en que el postanarquismo 
aparece como un utopismo, nos ayudaría a todos saber un 
poco más sobre la dirección en la que debemos dirigirnos. 

Al asimilar los argumentos de Newman, es fácil llegar a la 
conclusión de que el postanarquismo es ahora central para 
el proyecto emancipador. Sus supuestos ontológicos y 
herramientas teóricas sin duda proporcionan un medio 
importante para reflexionar sobre las posibilidades de la 
política radical. Aun así, no está del todo claro qué se debe 
hacer al asumir su ontología en serio. En general, cuando 
Newman habla de cuestiones de la práctica anarquista, suele 
hacerlo en el contexto de afirmaciones teóricas sobre los 
contornos de la ética, aunque en el capítulo final intenta 
destacar algunos ejemplos concretos de actividad política 
postanarquista. Aun así, lo máximo que puede hacer es 
hacer gestos, ciertamente comunes, en dirección a «las 
estructuras y prácticas descentralizadas, democráticas y no 
autoritarias implicadas en lo que se denomina ampliamente 
el movimiento anticapitalista global» (168). Tal vez el 
siguiente paso para dilucidar una explicación postanarquista 
de la emancipación sea hablar no sólo de estructuras y 
prácticas específicas, sino teorizar sobre cómo es posible 
que la conciencia crítica de la que dependen surgiera en 
primer lugar. 



El anarquismo, como antipolítica, ha sido típicamente 
marginado o mantenido en los límites exteriores de la teoría 
política. Debido a esta posición marginal, Newman sugiere 
que el anarquismo "tiene algo importante que decir sobre la 
naturaleza de lo político" (181). Esta significativa 
contribución es lo que hace que el anarquismo merezca 
mayor estudio, práctica y desarrollo; de hecho, es lo que 
hace que la obra de Newman sea inherentemente valiosa. 
Aun así, el anarquismo contemporáneo (ya sea 
posanarquista o no) sigue siendo una doctrina en gran 
medida aspiracional. Quizás decir algo importante sobre lo 
político sea menos destacable que inspirar una obra política 
importante. De ser así, entonces el posanarquismo ‒el 
anarquismo concebido como un radicalismo contingente‒ 
debe entenderse necesariamente como un anarquismo por 
venir. 

  



 

 

 

 

 

XIII. ESCÚCHATE A TI MISMO 

 

Jamie Heckert 

 

Escúchate a ti mismo,  
A los sutiles flujos de la emoción, 
al deseo que recorre tu cuerpo. 
No necesitas conformarte 
con ninguna casilla 
ni con ningún límite. 
Los deseos desbordan 
estas simples líneas diseñadas 
para controlar, para contener. 

Ámate a ti mismo,  
Lo que aportas al mundo. 
Puede que haya voces que digan: 



«No eres lo suficientemente bueno, 
no lo estás haciendo bien». 
Hablan desde la ira, 
desde el miedo.  
No tienes por qué guardarte  
estas palabras en el estómago. 
Déjalas ir cuando estés listo. 

Practica tú mismo;  
Haz lo que te mueve. 
Siente tu respiración, tu cuerpo. 
Toca tu corazón. 
Acaricia tu piel. 
Recibe el contacto que necesitas 
del viento y el agua, 
la tierra y el sol, 
la comida y la bebida, 
las manos y la boca. 

 


