Develepmants i Cullr




El post—anarquismo ha sido debatido por intelectuales de
todo el mundo. En su forma mas popular, combina los
aspectos mas prometedores de l|a teoria anarquista
tradicional con los avances del pensamiento
posestructuralista y posmodernista.

Este volumen presenta una coleccion de ensayos sobre
este pensamiento, que no es en definitiva, mas que una
nueva renovacion del pensamiento anarquista.

Libro elaborado en torno al primer numero de la revista
Anarchist Developments in Cultural Studies.

Sin duda, vivimos una época muy interesante.



Anarchint Developments in Cultural Studies

o We e Zeas vty Vhned boevy Nrts
P T e Ll
P PR 1 VLD
- Ter ey ~
’e ram i Nvevre~ |




VV AA

POSTANARQUISMO HOY



Publicacion: enero de 2014
< journals.uvic.ca/index.php/adcs/issue/view/1258 >

N2 1 de Anarchist Developments in Cultural Studies (2010)

(WO |
Licencia Creative Commons

%\ The Anarchist

Library Extraido de The Anarchist Library

Traduccion y edicion digital: C. Carretero

Difunde: Confederacion Sindical Solidaridad Obrera

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


https://journals.uvic.ca/index.php/adcs/issue/view/1258
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html

INDICE DE CONTENIDO

Editorial. El postanarquismo hoy. Lewis Call
|. Repertorio post—anarquico. Erick Heroux

Il. La servidumbre voluntaria reconsiderada: la politica radical y
el problema de la autodominacion. Saul Newman

lll. El postanarquismo desde una perspectiva marxista. Simon
Choat

IV. El constructivismo y el futuro anterior de la politica radical.
Thomas Nail

V. 'estamos aqui, somos queer, somos anarquistas': la naturaleza
de la identificacion y la subjetividad entre los bloques negros.
Edward Avery—Natale

VI. Meditaciones anarquistas, o: Tres intersticios salvajes del
anarquismo vy la filosofia. Alejandro de Acosta

VIl. Hacia una teoria cinematografica anarquista: reflexiones
sobre la politica del cine. Nathan Jun



VIIl. La anarquitectura de Adrian Blackwell: la tension anarquista.
Allan Antliff

IX. Negar espacios y lugares anarquicos: una critica anarquista de
la metageografia mosaico—estatista. Xavier Oliveras Gonzalez

X. éPuede el anarquismo practico de Franks evitar el relativismo
moral? Thomas Swann

XI. El cuerpo de la condenada Sally: caminos para Ia
transformacion del anarca—islam. Mohamed Jean Veneuse

Xll. Reseia del libro: La politica del postanarquismo. Leonard
Williams

XIll. Escuchate a ti mismo. Jamie Heckert



EDITORIAL

EL POSTANARQUISMO HOY

Lewis Call !

Bienvenidos a Post—anarquismo Hoy. Esto ciertamente no
es USA Today, y no es ciertamente Aujourd’hui en France. De
hecho, es un refrescante antidoto a todos esos discursos del
capitalismo de Estado moderno. Durante su corta pero

1 Lewis Call es profesor adjunto de historia en la Universidad Politécnica
Estatal de California, San Luis Obispo. Es editor asociado de la revista
Anarchist Studies. Es autor de Postmodern Anarchism (Lexington Books,
2002). Ha escrito extensamente sobre ciencia ficcidn posanarquista,
explorando temas posanarquistas en las novelas de Ursula K. Le Guin, la
pelicula "V de Vendetta" y la serie de television "Battlestar Galactica".
Recibio el Premio Mr. Pointy 2007 al mejor articulo en el campo de los
Estudios de Buffy.



colorida existencia, el post—anarquismo siempre ha sido
libertario y socialista en su perspectiva filosoéfica basica: esa
es la parte del anarquismo. Pero el post—-@ también ha
mantenido su independencia del racionalismo moderno vy
los conceptos modernos de subjetividad: esa es la parte
post—. Al examinar el post—anarquismo hoy, descubro para
mi sorpresa y deleite que ambas partes son mas fuertes que
nunca. Ahora esta claro que el post—-@ es una parte del
anarquismo, no algo que se opone a él. Es igualmente claro
qgue el post—-@ ha cambiado el anarquismo de algunas
maneras interesantes e importantes.

Hablo de posanarquismo hoy porque creo que vivimos un
momento posanarquista. Ya lo sé: la lechuza de Minerva solo
vuela al anochecer, asi que écomo puedo afirmar que
entiendo el momento que vivo? Pero una de las muchas
ventajas del posanarquismo es que significa que, por fin,
podemos acabar con Hegel. La lechuza de Minerva necesita
un trabajo. Necesitamos una nueva ave, mas rapida, mas
intuitiva, de codigo abierto: algo mas parecido al pingtino
de Linux. Las cosas suceden mas rapido que antes, y el ritmo
del cambio se esta acelerando. Nuestra capacidad para
comentar sobre estas cosas también debe acelerarse. Por
eso sostengo que, de hecho, podemos estudiar nuestro
propio entorno politico e intelectual. De hecho, creo que
debemos hacerlo, o nos arriesgamos a ser superados por los
acontecimientos. El posanarquismo no espera a nadie.



Cuando hablo del posanarqguismo hoy, también insinto
gue ya existia. Aqui invoco la peculiar y poderosa alquimia
del historiador: declaro que existe un objeto de estudio
llamado posanarquismo, y que este objeto ya tiene una
historia. Una narrativa escandalosamente breve de esa
historia podria ser algo asi: el posanarquismo nacié a
mediados de los ahos ochenta, en la «Zona Auténoma
Temporal» de Hakim Bey. A lo largo de los noventa, crecio y
prospero en las redes distribuidas y rizomaticas de la época:
Internet y la World Wide Web. El posanarquismo se formé
en las paginas de revistas como Anarchist Studies (Gran
Bretana) y Siyahi (Turquia). Todd May le dio una filosofia.
Saul Newman le dio un nombre y le inculcd un interés por la
psicologia. Yo animé al posanarquismo a interesarse por la
cultura popular (y viceversa). Richard J.F. Day introdujo el
pos@ en los movimientos sociales mas recientes: el
comienzo de una hermosa amistad. Criticos reflexivos como
Benjamin Franks desarrollaron interesantes criticas al
postanargquismo (Franks, 2007). Duane Rousselle y Siireyyya
Evren le dieron a Post-anarquismo, una lectura. iY aqui
estamos! jUsando esta pequefna locura llamada post-@,
para inaugurar una nueva y audaz revista—libro que promete
examinar el entorno cultural de nuestra era posmoderna
desde una perspectiva anarquista!

Pero esperen un momento. May, Day, Newman and Call
suena mas a bufete de abogados que a revolucion. De
hecho, el post—@ inicial fue justamente criticado como otro



fendmeno de torre de marfil para intelectuales blancos,
hombres y burgueses. Por suerte, el postanarquismo actual
no es nada parecido. Es transnacional, transétnico y
transgénero. Habla con voces popularesy populistas, no solo
en las paginas de revistas académicas. El postanarquismo
actual es una coleccion viral de discursos en red que no
necesitan nada mas en comun que su creencia de que
podemos lograr un mundo mejor si nos despedimos de
nuestro querido y viejo amigo el yo racional cartesiano y
abrazamos en su lugar el juego del simbolo y el deseo. Todos
los jovenes lo estan haciendo hoy en dia: el Blogue Negro,
los queers, los activistas culturales, los anticolonialistas. El
posanarquismo actual es un conjunto de discursos que se
dirigen a una coalicion amplia, flexible y libre de grupos
anarquistas: activistas, académicos y artistas, pervertidos,
posestructuralistas y campesinos. Como dijo Foucault: «No
pregunten quiénes somos ni esperen que sigamos siendo los
mismos». Somos la singularidad que se esconde tras un
panuelo negro. Puede que nos parezcamos al
subcomandante Marcos, a Guy Fawkes o a tu profesor de
historia raro. Somos todos y no somos nadie. No se nos
puede detener, porque ni siquiera existimos.

Al repasar la breve pero apasionante historia del
posanarquismo de esta manera, de repente me parece que
el posanarquismo podria poseer todo lo necesario para
constituir no solo un momento, sino un movimiento real.
Franks (2007) ha sugerido que tal movimiento podria estar



surgiendo. En el pasado, he dudado en estar de acuerdo.
Después de todo, a uno no le gusta que lo acusen de una
retorica revolucionaria exagerada y desbordante. Pero la
existencia de esta revista—libro, Anarchist Developments in
Cultural Studies (Desarrollos anarquistas en estudios
culturales), me ha convencido de que ya pasé el momento
de dudar. Una década después del tercer milenio, el
posanarquismo se ha convertido en un deseo
autorrealizado, una especie de maquina deleuziana del
deseo. Segun las teorias deleuzianas que inspiran la mayoria
de los ensayos de este volumen, estas maquinas realmente
producen la realidad (Deleuze, 1983). Como toda buena
maquina del deseo, el posanarquismo opera por
multiplicidad. En estas paginas, académicos de diversas
nacionalidades, idiomas, etnias, géneros, sexualidades vy
perspectivas tedricas se han reunido para hablar sobre el
posanarquismo, su promesa, su potencial y sus problemas.
Esta revista—libro contiene defensas profundas vy
apasionadas del posanarquismo, asi como criticas
igualmente perspicaces y apasionadas. Algunos de los
ensayos de este volumen no son particularmente
posanarquistas en su perspectiva o método, pero incluso
estos comparten ciertas preocupaciones con el
posanarquismo: preocupaciones, por ejemplo, sobre la
arquitectura, los territorios y la organizacion del espacio.
Estos ensayos siguen lineas de fuga que a veces se cruzan
con el posanarquismo, y estas intersecciones son ricas en
potencial.



Al menos cuatro de los articulos de este numero abordan
el terreno de la filosofia politica anarquista, lo que sugiere
que el post—-@ no ha abandonado en absoluto las
preocupaciones centrales del anarquismo tradicional. El
ensayo de Saul Newman examina uno de los obstaculos mas
serios para cualquier revolucion anarquista: |la
autodominacion, o el deseo que sentimos de nuestra propia
dominacion. Basandose en la tradicion psicoanalitica radical,
Newman argumenta convincentemente que cualquier
politica anarquista efectiva debe abordar directamente
nuestra dependencia psiquica del poder. El proyecto critico
de Newman es de vital importancia, ya que nos motiva a
buscar estrategias para superar nuestra complicidad con el
poder politico y econdmico. Asi, he argumentado, por
ejemplo, que las practicas de BDSM? o "kink"3® podrian
satisfacer nuestra necesidad de poder sin reproducir las
estructuras de poder estatistas o capitalistas (Call, 2011b).

El ensayo de Thomas Swann amplia un interesante debate
sobre el universalismo moral. Post—@ incluye, sin duda, una
critica drastica de dicho universalismo. Benjamin Franks

2 “BDSM” es un término creado en 1990 para abarcar un grupo de practicas
y fantasias eroticas, cuyas siglas significan: Bondage; Disciplina y
Dominacion; Sumision y Sadismo; y Masoquismo. [N. T.]

3 En la sexualidad humana, el kink es el conjunto de practicas, conceptos o
fantasias sexuales no convencionales. El término deriva de la idea de una
«desviacion» en el comportamiento sexual de un sujeto, para contrastar
dicho comportamiento con costumbres y propensiones sexuales
«convencionales». [N. T.]



(2008) ha respondido a esta critica desplegando un
"anarquismo practico", pero Swann sugiere que dicho
anarquismo debe apelar al universalismo o correr el riesgo
de caer en el relativismo moral. Franks y sus colegas aun
podrian encontrar una tercera via, pero la critica de Swann
ofrece la importante tarea de identificar los limites actuales
del anarquismo practico.

El notable ensayo de Thomas Nail argumenta que,
habiéndose consolidado como una filosofia politica valida, el
post@ debe ahora encontrar una manera de interactuar con
la sociedad poscapitalista y postestatista que ya se esta
gestando ante nuestros ojos. Nail interpreta el zapatismo
como otro tipo de maquina deleuziana, la «maquina
abstracta». Esta maquina es un mecanismo politico
autoiniciado que no requiere mas prerrequisitos que ella
misma. Como argumenta Nail convincentemente, estas
maquinas indican que la revolucion posanarquista ya ha
sucedido.

Simon Choat realiza |la valiosisima tarea de reinterpretar el
posanarquismo desde una perspectiva marxista. Como bien
senala, el posanarquismo inicial estaba tedricamente
fragmentado. May, Newman y yo teniamos nombres
diferentes para lo que ahora llamamos posanarquismo.
Newman reconocid la importancia del psicoanalisis
lacaniano, mientras que yo, al principio, no. (Desde entonces
he intentado corregir ese descuido; cf. Call, 2011a). Choat
demuestra que la oposicion al marxismo fue fundamental



para la articulaciéon original del posanarquismo. Pero
también muestra el peligro de dicha oposicion. Es posible
gue exista un tipo de marxismo antiesencialista compatible
con el posestructuralismo vy, por lo tanto, también con el
posanarquismo. Asi pues, si bien Choat tiene razén al decir
gue hace diez afios temia las tendencias colonizadoras de |la
teoria marxista, ya no teme al marxismo. Hoy en dia, el
postanarquismo es demasiado maduro y demasiado fuerte
como para verse amenazado por el marxismo, y deberiamos
dar la bienvenida a aliados tedricos dondequiera que
podamos encontrarlos.

Me alegra especialmente ver que este libro contiene un
par de intervenciones queer. Mohamed Jean Veneuse
ofrece un analisis innovador de la politica transexual en el
mundo islamico. Veneuse deja claro que la figura de la
persona transexual puede desestabilizar radicalmente los
conceptos esencialistas de género; ademas, identifica los
beneficios que esta desestabilizacion podria ofrecer al
anarquismo. El rechazo a las identidades fijas y a los
conceptos binarios de género sugiere que el género podria
entenderse mejor como un proyecto de devenir. Al
considerar el género mas como un verbo que como un
sustantivo, evitamos el autoritarismo de las posiciones de
sujeto estables. Este proyecto tiene claras afinidades con el

post—@.

Mientras tanto, Edward Avery—Natale ofrece un tipo muy
diferente de anarquismo queer. Avery—Natale muestra



como los anarquistas del Bloque Negro, que normalmente
se identificarian como heterosexuales, pueden adoptar
temporal y tacticamente una posicion de sujeto queer. Esto
sugiere que "queer" se ha convertido en mucho mas que una
sexualidad. "Queer" ahora designa una posicion de sujeto
tan flexible que amenaza con revelar el vacio de Ia
subjetividad misma. La subjetividad entonces colapsa en lo
qgue Avery Natale, siguiendo a Giorgio Agamben, llama la
"singularidad de lo que sea". La queeridad aqui se refiere a
la negacion de la identidad misma. De nuevo, este proyecto
es totalmente compatible con el post—-@. El posanarquismo
comparte con el Bloque Negro "queer" el objetivo de
destruir no solo el capital y el Estado, sino también al "sujeto
anarquista" como tal. En palabras del luchador por la
libertad anarquista V de Alan Moore: «Brindemos por todos
nuestros bombarderos, todos nuestros bastardos, los mas
desagradables e imperdonables. Brindemos por su salud [...]
y no los veamos mas» (Moore y Lloyd, 1990: 248).

A largo plazo, el enfoque interdisciplinario de Desarrollos
Anarquistas en Estudios Culturales bien podria convertirse
en su punto fuerte. Me complace ver gque este numero
inaugural contiene tanto teoria arquitectdnica anarquista
como critica cinematografica anarquista. Alan Antliff nos
ofrece un fascinante estudio de la "anarquitectura" de
Adrian Blackwell. La arquitectura de Blackwell intenta
generar un cambio radical de perspectiva que podria hacer
gue las relaciones de poder estaticas sean mas abiertas y



fluidas. El  resultado, como argumenta  Antliff
convincentemente, es una forma Uunica de arquitectura
anarquista que se niega a quedar atrapada en la logica
cultural del capitalismo.

Mientras tanto, Nathan Jun ofrece una teoria
cinematografica anarquista muy ambiciosa, que se propone
revelar el «potencial liberador del cine». Haciendo eco (una
vez mas) de Gilles Deleuze, Jun argumenta gue un «cine
genuinamente ndmada» no solo es posible, sino inevitable,
y que dicho cine surgira en la interseccion entre productory
consumidor, difuminando la distincion entre ambos. Basta
con observar la proliferacion viral de producciones de video
amateur de calidad en YouTube y otros sitios web para
comprobar gue esto ya esta sucediendo.

Eso solo deja tres ensayos descabellados, uno de los cuales
contiene (con un estilo fractal apropiado) "Tres intersticios
descabellados del anarquismo y la filosofia". Alejandro de
Acosta sugiere que el anarquismo "nunca se ha incorporado
a la disciplina académica como tal", aunque me apresuro a
anadir que, desde luego, no es por falta de intentos. De
Acosta convierte la aparente debilidad teodrica del
anarquismo en una virtud, argumentando que el
anarquismo realmente importa no como un cuerpo de teoria
abstracta, sino como un conjunto de practicas sociales
concretas. De Acosta ofrece ejemplos provocativos de estas
practicas: las afirmaciones meditativas de los "utdpicos”,



una antropologia especulativa de los espacios geograficos y
una psicogeografia situacionista.

Estos dos ultimos "estilos salvajes"” encajan a la perfeccion
con las preocupaciones de Xavier Oliveras Gonzalez, quien
nos ofrece una critica drastica de la metageografia estatista
y, a lavez, sugiere una alternativa. Oliveras muestra el poder
de las suposiciones de alto nivel que hacemos sobre el
espacio geografico y sus formas de organizacion. Quien
controla la metageografia controla los territorios que define,
y hasta ahora el Estado ha controlado estos aspectos. Pero
geografos anarquistas como Kropotkin llevan mas de un
siglo criticando esta metageografia estatista. Como
demuestra Oliveras, ahora por fin es posible imaginar una
metageografia libre de suposiciones estatistas.

Finalmente, Erick Heroux nos ofrece un util "Repertorio
Postanarquico". Heroux analiza las implicaciones de las
redes posmodernas actuales. Estas redes se caracterizan por
extensas técnicas de cooperacion que implementan
directamente el principio anarquista de ayuda mutua. El
shareware, el freeware y el software de cddigo abierto
representan alternativas claras a la logica econdmica del
capitalismo. Al igual que Thomas Nail, Heroux sugiere que ya
no anticipamos una futura revolucion postanarquista. Mas
bien, estudiamos el surgimiento de wuna sociedad
postanarquista real.



Asi es el posanarquismo hoy. Ya no ofrecemos visiones,
predicciones ni utopias a medias. El posanarquismo actual
describe el mundo en el que vivimos. Ofrece estrategias
innovadoras y eficaces para comprenderlo y conectar con él.
Para una filosofia construida, en parte, sobre la renuncia a la
realidad, el posanarquismo se ha vuelto sorprendentemente
real. Asi que usenlo y reusenlo. Apliquenlo y negémoslo.
Revisenlo y reciclenlo. Dejen que les hable, companeros
anarquistas, y hagan que los escuche. Puede que el
posanarquismo no haya llegado para quedarse, pero ya esta
aqui, y el anarquismo se enriquece por ello.

Referencias

Call, Lewis. (2011a) “Buffy, la cazavampiros postanarquista”. En
Postanarquismo: Una lectura (Duane Rousselle y Siireyyya
Evren, eds.). Londres: Pluto Press.

— (2011b) “Estructuras del deseo: Perversion postanarquista en la
ficcion especulativa de Octavia Butler y Samuel Delany”. En
Anarquismo y sexualidad: ética, relaciones y poder (Jamie
Heckert y Richard Cleminson, eds.). Nueva York: Routledge.

Deleuze, Gilles y Félix Guattari. (1983) El antiedipo: capitalismo y
esquizofrenia. (R. Hurley et al., Trad.) Minneapolis:
University of Minnesota Press.



Franks, Benjamin. (2007) “Postanarquismo: una evaluacion critica”.
Revista de ideologias politicas (12)2: 127-45.

— (2008) “Postanarquismo y metaética”. Estudios Anarquistas
(16)2: 135-53.

Moore, Alan y David Lloyd. (1990) V de Vendetta. Nueva York: DC
Comics.



|. REPERTORIO POST-ANARQUICO

Erick Heroux *

Prefacio

“Repertorio PostAnarquico” es un conjunto de
proposiciones discretas sobre el postanarquismo. Estas
pueden leerse como unidades independientes en cualquier
orden, o también como un desarrollo lineal que se desarrolla
de principio a fin. El ensayo intenta articular los principios,
temas y conceptos implicitos en una variedad de escritos
postanarquistas contemporaneos. Los temas incluyen: la
transversalidad entre redes acéntricas y policéntricas; la
tension entre los tres ideales revolucionarios de libertad,
igualdad y solidaridad; las posibles consecuencias de tomar

4 Durante la Gltima década, Erick Heroux ensefio teoria cultural y literatura
en varias universidades de Taiwan. Actualmente reside en Oregdn y esta
escribiendo un libro sobre ecocritica. Puede contactarlo por correo
electronico en heroux@efn.org



en serio la igualdad; como la critica anarquista de la
representacion se ha visto complicada por las paradojas de
la deconstruccion; la necesidad del disenso y el atractivo de
la paralogia y lo dialdgico; vy, finalmente, por qué una
definicion politética® del anarquismo es mas adecuada que
una definicion esencialista.

No nos falta comunicacién. Al contrario, tenemos
demasiada. Nos falta creacion. Nos falta resistencia al
presente. La creacion de conceptos en si misma exige
una forma futura, una nueva tierra y un pueblo que aun
no existe [...] Este pueblo y este mundo no se
encontraran en nuestras democracias. Las democracias
son mayorias, pero un devenir es, por su naturaleza,
aguello que siempre elude a la mayoria.

— Deleuze y Guattari

éComo llegamos a estar tan tristes? El siglo XX es la historia
de revoluciones fallidas contra el capitalismo y el imperio; es
decir, de las revueltas comunistas y anticolonialistas. En
cambio, el capitalismo nunca ha sido tan ampliamente
aceptado y abrazado, mientras que el imperio se
reintroduce en la explotacidn neocolonial y los regimenes

5 Una clasificacion politética estd basada en un gran nimero de
caracteristicas y no se exige que todos los miembros de un conglomerado
posean todas las caracteristicas, (aunque si que tengan cierta homogeneidad

en ellas). Usualmente se procede en estos casos de forma aglomerativa. [N.
T.]



nacionalistas poscoloniales que abusan grotescamente de
sus propios ciudadanos. El siglo fue una trampa. Cuando no
fue la violencia fascista la que destruyo el anarquismo, como
en Espafa, fue la violencia totalitaria. Cuando no fue la
violencia colonial, fue la violencia poscolonial. Cuando no
fue el nacionalismo, fue el terrorismo. Cuando no fue la
violencia abierta, fue una forma de control aun mas
insidiosa, por encubierta: un control econdmico y técnico de
poblaciones e individuos que era dificil de nombrar, y mucho
menos de resistir. Estamos tristes porque fuimos seducidos
y abandonados, amantes desamparados de la humanidad.
Este ultimo siglo no fue un siglo de conspiraciones, aunque
muchas triunfaron. Las Unicas conspiraciones permitidas
fueron aquellas que se adecuaron y fomentaron la deriva
total hacia el capital global. En una era de jerarquia
econdmica, solo se permite la violencia de la economia.

Pasado, presente, futuro. Se dice a menudo que el
anarquismo ya paso. Fue una ideologia del siglo XIX que se
expresdO en unas pocas bombas y asesinos, los
"propagandistas de los hechos". Su maxima expresion
comunitaria se dio en Espana, antes de que los fascistas
derrocaran violentamente la Republica en ese preludio
definitivo de la Segunda Guerra Mundial. Por lo tanto, el
anarquismo solo tiene un pasado, una causa perdida en un
mundo maduro de estados democraticos. Asi reza el folclore
controlado. Sin embargo, un presente incomodo se presenta
con un cierto retorno del anarquismo, los "nuevos



anarquistas", los "blogues negros", las comunidades
intencionales, las zonas auténomas temporales, los centros
sociales experimentales, el resurgimiento de la publicacién
de textos anarquistas nuevos, clasicos, relecturas y la
sorprendente reaparicion del simbolo de la anarquia en
todas partes: afirmar que el verdadero orden surge de la
libertad anarquica. No es poca ironia, una ironia historica,
qgue el sistema de statu quo del Estado de bienestar mas el
capitalismo sea el Unico que ha anunciado su propia falta de
futuro: esto se ha llamado el «fin de la historia» y el «fin de
la ideologia». El presente es el logro maximo de las
capacidades humanas, el compromiso mas sabio se
encuentra convenientemente cerca: el statu quo resulta
insuperable, un presente eterno al que seria inutil oponerse,
ya que todas las alternativas han fracasado. Sin embargo,
como un fantasma inquietante, el anarquismo reaparece
para anunciar que los informes sobre su desaparicion son
prematuros. Por el contrario, ahora se reinventa como
“teoria poscontemporanea”, llamando la atencion sobre
una “comunidad venidera” (Agamben), una “democracia
por venir” (Derrida), un “pueblo que aun no existe” (Deleuze
y Guattari) en una paraddjicamente “comunidad
inconfesable” (Blanchot) en la que la “multitud” ascendente
no consiste en identidades sino en “singularidades” (Hardty
Negri). Estas teorias del comunalismo libertario no se
autodenominan anarquistas -0 al menos solo
indirectamente, como puede demostrarse facilmente en
alusiones y notas a pie de pagina particulares—. Pero en



todas partes reaniman los temas anarquistas
supuestamente muertos y rearticulan un [éxico mas antiguo
en neologismos para las nuevas condiciones emergentes. El
posanarquismo, por lo tanto, afirma su futuro; mientras que
el consumismo del Estado de bienestar nunca se cansa de
afirmar su eterno presente sin ningun desarrollo futuro, en
completa negacion de la historia.

Las personas que vendran, aquellas evocadas por los
grandes artistas, poetas y filésofos visionarios —y aqui me
refiero a figuras como Blake, Whitman y Nietzsche— no seran
clones de los proletarios, ni preservaciones de la cultura
obrera asediada, ni un retorno a las raices cercenadas de las
tribus nativas, ni ninguna identidad esencialista (o
identificacidon fundacionalista), ya sea masculina o femenina,
negra o blanca, verdadera o falsa. Estas estilizaciones
contemporaneas de la imagineria radical son rechazadas en
la teoria postanarquista (y, de hecho, el esencialismo
también fue rechazado con mayor frecuencia en el
anarquismo clasico). En cambio, el nuevo énfasis en todo
postanarquismo no reside en la preservacion ni en el
retorno, sino en el devenir. La imagen pura de los auténticos
proletarios, aborigenes o subalternos precoloniales se
transforma ahora y se abre a un futuro devenir menor. Ni
mayoria ni pureza; pero de vital importancia aqui es el
proceso infinitamente abierto de devenir diferente de lo que
uno ya era, creando una singularidad en lugar de ser un
individuo, ramificandose en lugar de buscar raices. Las



singularidades son conjuntos Unicos formados por
elementos preindividuales vy transindividuales, que
conforman sus propios espacios y tiempos. Sin embargo, lo
gue se afirma y se transmite desde los diversos marxismos,
anticolonialismos y el anarquismo clasico es lo que Deleuze
y Guattari han catalogado como el origen del pueblo por
venir: «una raza oprimida, bastarda, inferior, anarquica,
nomada e irremediablemente menor».

éDoénde nos encontramos hoy? Atrapados como peones
entre las dos instituciones dominantes que han competido y
cooperado entre si por el acceso a nuestra dominacion: el
Estado y la Corporacion. Nuestra alternativa politica no sera
tomar el control y convertirnos en la corporacién ni en el
Estado. Sino mas bien, eludir estas instituciones mediante la
descentralizacion, que las debilita a ambas. Ambas
instituciones dominantes operan como jerarquias. Cada vez
mas, también parecen operar como redes, un poder difuso
gue se infiltra en el tejido social como "gubernamentalidad"
o "biopoder" que nos somete no mediante la disciplina o |la
conformidad con las normas, sino mas bien impregnando
profunda y seductoramente su modelo de nuestros
supuestos "intereses" en nuestros propios suefos y deseos.
Este poder en red derrumba las fronteras entre lo publico y
lo privado, entre el trabajo y el ocio, entre la economia
doméstica y la economia global. Pero este poder,
insidiosamente efectivo, es meramente una estrategia
contingente, una pantalla que mantiene las jerarquias,



bastante obvias, que sustenta. Nuestra operacidn
alternativa también son redes, pero redes que no son
pantallas, sino redistribuciones de poder. Quién habla, quién
puede ser escuchado, quién puede ver, quién puede ser
visto, quién puede decidir, qué se permite decidir: todo esto
se redistribuye en redes genuinas.

Redes. Redes de todo tipo para distintos propdsitos, con
distintos tipos de conectividad. Curiosamente, los estudios
de redes han demostrado que no todos los nodos de una red
estan igualmente descentrados. Las redes son
potencialmente acéntricas, pero de hecho evolucionan
hacia una policéntrica: algunos nodos son mucho mas
utilizados vy utiles que otros. La interconectividad
completamente acéntrica es virtual y esta disponible; sin
embargo, en la practica, la mayoria de las interconexiones
pasan por un numero menor de centros principales. El
mayor numero de nodos restantes se vuelve relativamente
marginal, aunque siguen conectados entre si vy
potencialmente capaces de volverse mas "centrales". El
resultado es un hibrido de jerarquia e igualdad: ambas /v,
sin embargo, ninguna / ni vertical ni horizontal: algo
intermedio. Se requiere un nuevo concepto: una interaccion
diagonal, o mejor, transversal. Las redes ejemplifican la
hibridez, la igualdad, la libertad, la interconexiéon mutuay la
polifonia dialégica de la clave de la transvaloracion
postanarquista de todos los valores. La comunidad
emergente esta interconectada y llega a través de



estructuras interconectadas, y crea una red: policéntrica
cuando quiere serlo, y, sin embargo, siempre descentrada o
acéntrica si asi lo desea. La red posibilita y resulta del
sistema autoorganizado de singularidades en interconexion
mutua.

Conferencias multinacionales, celebradas con bombos y
platillos en ciudades como Kioto, Seattle, Génova,
Copenhague, etc., han demostrado repetidamente el
fracaso de los administradores de élite para llegar a un
acuerdo viable sobre la mejor manera de repartir el botin,
preservar los privilegios, garantizar la sostenibilidad del
capitalismo, hacer que el poder parezca atractivo y, en
resumen, como salvar el statu quo de sus propios venenos.
Esta notable serie de fracasos ha dado lugar a una serie
igualmente notable de olvidos en los medios de
comunicacion. Ya sea por amnesia o por malicia deliberada,
el resultado ha sido que solo un grupo inspirado de
manifestantes ha exigido un despertar de este estupor,
aungue estos manifestantes suelen ser representados
mientras son pateados y rociados con gas pimienta por las
diversas guardias nacionales del mundo, ahora vestidos
indistinguiblemente con los uniformes de los soldados de
asalto de La Guerra de las Galaxias. (El nuevo Imperio no es
sutil en su simbolismo). Las negociaciones oficiales intentan
preservar el statu quo mientras alcanzan acuerdos para
encubrir las contradicciones entre los nacionalismos y la
gobernanza global. Solo los manifestantes han podido



proponer una alternativa a estas negociaciones fallidas: un
mundo alternativo al modelo de globalizacion tradicional. El
analisis mas profundo demuestra que otro mundo no solo es
posible, sino necesario. Esta alternativa necesaria se alinea
con los principios de la gobernanza postanarquista.

El anarguismo se inspird y se inspira en esa antigua
trinidad revolucionaria de igualdad, libertad y solidaridad
(prefiero este ultimo término a la "hermandad" patriarcal de
la fraternidad). El anarquismo nunca se realiza plenamente,
pero es el ideal politico por el que se debe trabajar
continuamente, mas democratico que la "democracia" tal
como se establece actualmente en los sistemas de
representacion estatal. Como ideal, nunca esta plenamente
presente, pero siempre tiene el potencial de sacar lo mejor
de las formas de sociabilidad libre. Incluso en nuestros
Estados actuales, son las practicas anarquistas las que
prosperan entre las grietas de los sistemas fallidos. El
anarquismo, como teoria y praxis, ha sido el mas fiel a la
antigua trinidad ideal y ha trabajado para desarrollar
practicas de la vida cotidiana que cultiven una comunidad
viable, una que pueda negociar las tensiones muy reales
entre los tres: cuando la igualdad viola la libertad o
viceversa; o cuando la libertad viola la solidaridad, y asi
sucesivamente. El anarquismo, en su maxima expresion,
nunca se limitd a la «libertad», la «igualdad» ni la «ayuda
mutua» en si mismas, sino mas bien a afirmar las tres a pesar
de las tensiones. Reconocer que la tension siempre existira



entre estos tres ideales revolucionarios y afirmar esta
tension como productiva y valiosa es el tiempo
revolucionario del postanarquismo.

El anarquismo clasico rechazé radicalmente Ia
representacion, es decir, a los representantes que hablan en
lugar de otros. La teoria postestructuralista anade algunas
capas de critica a esto. El postanarquismo continuara
interpretando el rechazo anarquista con / a través / en
contra de la complicacion postestructuralista de la
representacion. La cuestion de la representacion nunca se
resolvera de una vez por todas, ya que descubrimos que el
lenguaje en si mismo es representacion y, como tal, no
puede simplemente descartarse, sino solo verse a través de
un constructo, incluso cuando se emplea necesariamente.
No existe una presencia natural predefinida que garantice la
verdad ultima de una re—presencia de la representacion; sin
embargo, esto también implica que todo lo que tenemos en
términos de significado son representaciones. Podemos
asumir que la presencia esta ahi, pero la significatividad de
este o aquel significado es siempre una re—presentacion. Y
las representaciones tienen consecuencias. Hasta aqui,
Derrida en pocas palabras, comienza con su argumento de
gue no existe un significante trascendental, pero Ila
significacion siempre estda en marcha en un sistema
interminable de diferencias, donde cada diferencia que
marca algo significativo solo puede hacerlo en esta misma
distincion relacional con todas las diferencias adyacentes —



gue en si mismas no son presentes ni presencias, Sino
también diferencias relacionales—. Este sera un tema
postanarquista, inexorablemente corrosivo para todos los
supuestos naturalistas sobre la identidad y el lugar
apropiado de mi propiedad. Las representaciones siempre
estan desnaturalizadas, son antinaturales. Incluso la
mimesis, como reflejo directo de la naturaleza, ha
demostrado ser histérica en lugar de natural, como lo ha
demostrado |a historia de las artes y las ciencias. La historia
de Collingwood sobre La idea de la naturaleza, junto con el
estudio de Auerbach sobre la mimesis en la historia de la
representacion literaria, me vienen a la mente como
ejemplos decisivos de mi tema: la «naturaleza» recibe
diversos significados, su representacion se desliza entre una
gama de equivocos, connotaciones, contradicciones,
modos, epistemes, géneros, y esto continua hasta el infinito.
La consecuencia es una gama de significados diversos.

Mi espejo, miyo. No hay garantia esencial de que un sujeto
auténtico ofrezca la verdadera representacion de esa
posicion desde esa posicion. Las autorrepresentaciones son
tan susceptibles al autoengafio como las representaciones
del Otro y las representaciones que el Otro tiene de mi
mismo. El desconocimiento es a veces una proyeccion de las
caracteristicas que uno desconoce sobre otro, como en la
metafora de Jung de "la sombra"; pero también el
desconocimiento es una experiencia de espejo. Es decir,
verse a uno mismoy, sin embargo, no ver en absoluto lo que



otros ven cuando uno te ve. Un ejemplo dramatico del
espejo como desconocimiento, sin duda demasiado
literalizado, se encuentra en la pelicula taiwanesa Yi-yi
(traducida como Uno y Uno) del difunto director Edward
Yang. En la pelicula, un nino pequeifio toma docenas de
fotografias de personas "a sus espaldas", por asi decirlo;
literalmente, fotos de sus espaldas. Luego, el nino les
presenta estas fotos a cada persona como un regalo
misterioso. Mas adelante en la pelicula, se le pregunta sobre
esta peculiar aficion. Hablando como un verdadero artista,
la respuesta del nifio es a la vez precoz e inocente; explica
gue quiere que las personas vean una faceta de si mismas
gue normalmente no pueden ver. No sabemos cdmo nos
ven los demas desde atras. Las representaciones del nino
son el punto de vista del Otro, inaccesible en el espejo. Esto
también explica lo escalofriante de la famosa pintura del
surrealista Magritte, en la que un hombre se mira al espejo
y se queda atonito al descubrir que solo puede ver su
espalda, pero no su rostro, en una inversion tipicamente
surrealista. El ingenio aqui reside en la implicacién de que la
situacion real en la normalidad cotidiana es simplemente
una inversion de este punto ciego enloquecedor. Asi
también, el cine tiene el potencial, a veces cumplido, de
representarnos mejor de lo que hemos sido capaces de
vernos sin este aparato y sin esta Otra perspectiva.

Debemos desconfiar de la representacion, incluso en
contra de ella, pero la paradoja, probablemente la aporia, es



gue no podemos existir sin ella. El anarquismo clasico tenia
razon al oponerse a la representacion, y cabe destacar que
esto sigue siendo importante. En politica, la igualdad y la
representacion se encuentran en una tensidn
contradictoria, al igual que la libertad y la representacion.
Debemos reafirmar el principio de participacion abierta en
la toma de decisiones, especialmente permitiendo que
guienes se veran mas afectados por una decision tengan la
mayor participacion posible en ella. Sin embargo, la cuestion
de l|a representacion sigue sin resolverse. Toda
representacion es, en el mejor de los casos, parcial,
distorsionada y perversa, incluida la autorrepresentacion.
No siempre ofrecemos las mejores o, mejor dicho, las Unicas
representaciones de nosotros mismos. La representacion en
si misma es, sin duda, un problema complejo, sobre todo
para el anarquismo, ya que no es un fendmeno meramente
psicolégico o estético, como he sugerido hasta ahora, sino
también un enorme problema politico. Propongo que
experimentemos reflexionando mas sobre estos problemas
de la representacion incorporando la nocién de igualdad,
por asi decirlo, desde atras, para complementar las nociones
de libertad individual y solidaridad. Mi énfasis en la igualdad
puede resultar extrahamente desconcertante, a menos que
hayan leido a Ranciere, a quien nomino como
postanarquista, en mi representacion. «lgualdad» es la
palabra clave de sus numerosas obras y el principio
mediante el cual Ranciere propone repensar la democracia,
la educacion, la practica artistica, la interpretacion literaria,



etc. Ha insistido en repetidas ocasiones en que la igualdad
no es una afirmacidon ontoldgica, ni normativa, bioldgica o
esencialista. Se trata de un principio politico, no ontoldgico.
En cambio, |la egalité es una hipdtesis tedrica que debe ser
puesta a prueba: ¢Qué pasaria si, lamentablemente por
primera vez, empezaramos a tomar en serio el principio de
igualdad en tantas situaciones como fuera posible? éQué
pasaria, por ejemplo, si asumiéramos que los estudiantes
son realmente iguales a sus maestros, simplemente como un
experimento mental y luego quizas como una praxis?
Podriamos sorprendernos, como nos muestra el libro de
Ranciére sobre el educador del siglo XVIII, Jacotot (E/
maestro ignorante). El supuesto politico y pragmatico de Ia
igualdad puede llevar a experiencias de aula donde esta
igualdad se manifieste, es decir, donde los estudiantes
pueden ensenarse a si mismos tanto como el profesor.

¢ Qué pasaria si asumimos que el lector es igual al escritor?
éY si el espectador es igual al artista? ¢Y si todos tuvieran, en
principio, la misma capacidad fundamental para
comprender, hablar e interpretar? La representacion, por lo
tanto, seguiria siendo problematica, pero se convertiria,
como por primera vez en la historia, en un juego de iguales.
Su representacion de mi, supongamos al comienzo de este
juego, es igual a mi representacion. La representacion que
uno hace de su propio interés es igual, no siempre mejor,
gue la representacion que el otro hace de ese mismo interés.
Ambos entran en el juego o la competencia como supuestos



iguales, compitiendo por la atencidon. De nuevo: esto no es
una afirmacion sobre la verdad, la eternidad, la realidad ni la
ontologia. Al no ser ninguna de ellas, es una reivindicacién
politica para pensar y practicar la democracia. No habra
jerarquia, ni siquiera una jerarquia invertida en la que el
individuo libre sea el monarca de su castillo. En cambio,
vivimos juntos en un mundo de conflictos inevitables y
representaciones en pugna. El mérito de cualquier
afirmacion que informe nuestra decision se basara en otros
criterios, pero no en el origen de ese argumento, ya sea del
sujeto o del otro.

éConsenso o disenso? Lo que he argumentado hasta ahora
no propone que todas las opiniones sean iguales, como a
veces afirman los estudiantes universitarios de segundo ano.
La igualdad es una estrategia politica, no puro relativismo.
Sin embargo, ahora se presume que las opiniones disidentes
tienen la misma capacidad y los mismos derechos de
expresion que las de los expertos consagrados. El disenso se
afirma, no como un fin noble ni como un medio para otro fin
como el consenso, sino mas inmediatamente como una
necesidad que surge de la igualdad en un mundo de
alteridad. Un nombre mas adecuado aqui es dialogo —y no
simplemente un dialogo cualquiera, sino, siguiendo a Bajtin,
«lo dialdgico», una logica de polifonia que incluye la
disonancia—. Ademas, en la ciencia posmoderna, este
disenso como polifonia se convierte en lo que Lyotard llamé
«paralogia» —en la que los modelos y paradigmas cientificos



buscan paradojas y proliferan una amplia gama de teorias,
enfoques y objetos; diversificandose con modos
innovadores de representacion, multiples epistemologias y
discursos. Lyotard comprendio el valor del disenso no solo
para el conocimiento cientifico de vanguardia, sino también
para la justicia. En un mundo de alteridad, de identidades en
proliferacion, de subjetividades fluidas, de cosmovisiones
inconmensurables, ¢como alcanzar la justicia? éQué juego
de lenguaje deberia decidir esto? éQué epistemologia
deberia predominar? Lyotard y Bajtin coinciden con el
enfoque anarquista sobre este problema: nadie deberia
dominar. La inconmensurabilidad no es el problema; la
dominacion si lo es. El problema que nos legd la modernidad
es la hegemonia de una Unica forma de pensar, de hablar
sobre la verdad, la bondad y la belleza. El mondlogo
monolitico de la tecnocracia, la produccion en masa, los
medios de comunicacion, el desencanto, la jaula de hierro
de la racionalidad y el materialismo de Weber, la reduccion
de los pueblos al homo ceconomicus delimitado como un
interés propio competitivo, etc. Pero dentro de esta
modernidad tan familiar existia una potencial apertura
posmoderna hacia el exterior, a veces activada como un
modernismo oposicionista. El resultado es que Lyotard
sefala cdmo hoy podriamos hacer que toda la informacién
estuviera igualmente disponible, y entonces empezar a
jugar. La condicion monoldgica de la posmodernidad alberga
las semillas de un posmodernismo alternativo, un
anarquismo dialogico manifestado en Internet: ese vasto



mundo virtual sin Estado, compuesto de técnicas de
cooperacion y shareware, de contenido gratuito aportado
libremente por cualquiera por igual. Internet es la
manifestacion mas clara de la cooperacidon espontanea que
trasciende las naciones, por encima y por debajo de ellas,
una manifestacion de lo dialdgico y del disenso. La red y su
red mundial no prefiguran tanto una comunidad
posanarquista futura, sino que son hoy los bienes comunes
comunicacionales  planetarios de una  sociedad
posanarquista real.

éComo evita el disenso posmoderno la acusaciéon, aun
grave, de relativismo descuidado? Asumir en principio la
igualdad de potencial no implica concluir apresuradamente
gue este potencial se realiza automaticamente, y mucho
menos que la opinidon de todos sea "igualmente correcta" o
incluso "igualmente incorrecta". Si bien esta ultima negacion
es muy tentadora, también es un error grave. Supongamos
con mayor precision que todos tienen el mismo potencial
para alcanzar una vision mejor o mas completa: usted y yo,
expertos y novatos, minorias y mayorias, anfitriones e
invitados, hombres y mujeres, tanto Kant como Hegel,
Darwin y Kropotkin, Marx y Bakunin, y, en los limites de
nuestra capacidad de imaginar, incluso Sarah Palin y Osama
bin Laden tienen, después de todo, el mismo potencial para
desarrollar una representacion adecuada de si mismos y de
los demas. Esto dista mucho de la afirmacion descuidada de
que todas estas representaciones son igualmente



verdaderas, buenas o bellas. Tampoco son igualmente
falsas, malas o feas. De nuevo, esta es una gran tentacion
gue debemos superar. El principio de una politica de
representacion igualitaria afirma necesariamente también
el valor del disenso. En la medida en que esta sea una
conclusion incdmoda o decepcionante, se refleja el grado de
desconfianza en la igualdad misma. Alternativamente, en la
medida en que esto se vuelva aceptable, tanto personal
como politicamente, se refleja el grado de confianza en el
postanarquismo.

Conjunto politético®: éo como definir el anarquismo?
Como tradicion, el anarquismo nunca fue una sola cosa.
También tiene una historia de desacuerdos e incluso
divisiones sectarias, y al menos diversos énfasis en diversos
temas. Ciertamente, el anarquismo se opone a |la
dominacion, pero algunos anarquistas creen en Dios o en el
beneficio de la patria potestad sobre sus hijos. Otros no.
Ciertamente, el anarquismo es antiestatal. Aun asi, algunos
anarquistas argumentan que, dado que las corporaciones
transnacionales son en muchos casos mas poderosas que el
Estado, nos corresponderia modular esta postura antiestatal
para ser mas practicos y tacticos al abordar las crisis sociales
donde el Estado puede regular y mitigar algunas de las
practicas abusivas del capitalismo. La principal tradicion del
anarquismo era anticapitalista e incluso comunal. Sin
embargo, algunos anarquistas apoyan el individualismo. La

6 Adj. Que abarca muchas ciencias o artes. [N. T.]



mayoria son modernistas, pero algunos son primitivistas.
Algunos anarquistas son pacifistas, mientras que otros
practican la "propaganda por los hechos" con cocteles
molotov y otros. Entre estos ultimos, la mayoria creen que
la violencia solo debe aplicarse contra la propiedad, pero no
contra las personas. Algunos anarquistas creen en la
reforma gradual, otros en la revolucion repentina, mientras
gue otros rechazan tanto la reforma como la revolucion en
favor de reconstruir el tejido social desde una posicion
externa, o quizas desde adentro con servicios, grupos y
practicas alternativas. Estas numerosas diferencias son
extensas y perennes, a pesar del intento ocasional de reunir
un "anarquismo sin adjetivos" ecuménico y abarcador, como
Fernando Tarrida del Marmol propuso en Cuba y también
Voltairine de Cleyre en Estados Unidos a finales del siglo XIX.
El postanarquismo, obviamente, reedita un adjetivo. Este
adjetivo molesta a algunos anarquistas. Sin embargo, es el
sustantivo «anarquismo», no el adjetivo, el que
tradicionalmente ha requerido este o aquel modificador:
individualista, social, sindicalista, verde, libertario, comunal,
activista, pacifista, no occidental, etc. Propongo pensar en
esta controvertida cuestion de la definicion mediante el
enfoque cientifico denominado «clasificacion politética».
Una definicion politética no es monotética, como en el
enfoque de Aristoteles para definir una categoria por sus
propiedades, que deben ser necesarias y suficientes. No
existe una definicidn monotética del anarquismo, ya que
algunos de los aspectos mencionados son necesarios pero



no suficientes, mientras que otros podrian parecer
suficientes, pero no son necesarios. En lugar de disciplinar Ia
tradicion del anarquismo para que se ajuste a una definicion
esencialista, supongo que podriamos utilizar un enfoque
anarquista de la definicion, uno no esencialista, mas
inclusivo y que desautorice. La clasificacion politética parece
util y se utiliza rigurosamente en varias ramas de la biologia.
El enfoque no es dificil. Se observa un conjunto de
caracteristicas o cualidades que, en nuestro caso,
corresponden al anarquismo.

Convenimos entonces en que, siempre que algo posea
cierto numero de esas cualidades, probablemente Ila
mayoria, aunque no todas, se trata, por definicion, de
anarquismo. Sin embargo, el conjunto de cualidades es igual
en un sentido especifico: ninguna es necesaria en si misma.
Algunas podrian estar ausentes, pero la definicion seguiria
siendo valida si se cumplieran la mayoria de las
caracteristicas, en cualquier combinacion posible. En lugar
de un anarquismo sin adjetivos, este es un anarquismo con
muchos adjetivos posibles.

Dependiendo del numero de cualidades o aspectos del
anarquismo que se incluyan en este conjunto politético, las
posibles permutaciones serian pocas o muchas, delimitadas
y estrictas, o extensas y laxas. Aqui nos topamos de nuevo
con uno de los secretos a voces de la deconstruccién: por un
lado, las definiciones no son inamovibles, mientras que por
otro, no carecen de sentido.



Las definiciones funcionan en el mundo real, aunque no se
den como mandamientos en el Monte Sinai. Con frecuencia,
las definiciones se deslizan como si fueran escurridizas a
nuestro alcance cognitivo. Nosotros mismos solemos
equivocarnos con frecuencia en las discusiones, por no
mencionar como cambian las definiciones en los debates
entre la multitud.

La representacion del anarquismo en si misma deberia ser
una representacion anarquista, ya que tendra
consecuencias. Incluso si tachamos un término en nuestra
discusiéon [Derrida usé el latin sous rature (bajo borrado)],
incluso cuando tachamos una definicion esencialista, esta
sigue funcionando de cierta manera, de modo que nos
vemos obligados a sefalar sus consecuencias para nuestro
pensamiento. O bien, sigue siendo necesaria incluso cuando
reconocemos su inexactitud. Asi, por ejemplo, el significante
"raza" podria ser marcado tan infelizmente como la raza
porque, aunque ha sido deconstruido (mostrando en efecto
gue su construccion social no esta fundamentalmente
basada en ningun significado bioldgico, sino que se basa mas
bien en oposiciones binarias y formaciones sociales
jerarquicas), aun asi, el término inadecuado continta siendo
necesario, aunque solo sea de alguna manera
recientemente distanciada.

En la ciencia contemporanea, "raza" es una categoria
politética muy vaga. No existe una definicion monotética
para la raza a nivel de ADN, ya que los genes necesarios y/o



suficientes no corresponden a ninguna definicidon social. En
cambio, hay un sorprendente rango de variacion en grupos
gue son mas politéticos. Hoy en dia, nadie cree realmente
en la raza como una cosa en si misma reificada, un noumeno
esencialista, y sin embargo, |la raza continda operando con
consecuencias genuinas: a veces como autoafirmacion para
grupos étnicos (o lo que Gayatri Spivak llama "esencialismo
estratégico") y otras veces se utiliza para oprimir a esos
grupos. A veces se utiliza la raza para identificar grupos
genéticos que marcan una diferencia real en el tratamiento
médico de enfermedades, pero siempre de forma politética.
Estos grupos tienden a ser poblaciones especificas mucho
mas pequenas dentro de los grupos mas amplios que hemos
aprendido a considerar "raciales".

En cuanto al problema en cuestion, mi sugerencia es que
una definicion politética del anarquismo es consecuente con
sus objetivos. Esta sensibilidad, aunque consecuente, sobre
el «kanarquismo» en si mismo es, en parte, lo que significa el
término «postanarquismo». Y deberia ser de mayor interés
para los anarquistas que este enfoque sea fiel a una
epistemologia postanarquista, en la que la mayoria de las
caracteristicas que definen al anarquismo de diversas
maneras se muestran ahora retroactivamente aplicables a
una epistemologia: écoémo conocemos y coémo
representamos adecuadamente nuestra realidad? Pues
bien, sin autoritarismo, dominacion ni mondlogo; pero con
libertad, igualdad y solidaridad. En resumen, con genuino



respeto por el principio dialégico, por la participacién, por la
igualdad de potencial, por la innovacion, la proliferacion, el
disenso, la paralogia, el policentrismo, la transversalidad de
las conexiones y la apertura al intercambio de informacion
entre todos, de todos y para todos, sin limites. Con esto
como repertorio, que comience el juego.

Anarchist Developments in Cultural Studies
“El postanarquismo hoy”

Enero de 2010



II. LA SERVIDUMBRE VOLUNTARIA RECONSIDERADA: LA
POLITICA RADICAL Y EL PROBLEMA DE LA
AUTODOMINACION

Saul Newman ’

Prefacio

En este articulo investigo el problema de la servidumbre
voluntaria —desarrollado inicialmente por Etienne de la

7 Saul Newman es profesor de Teoria Politica en Goldsmiths, Universidad
de Londres. Su investigacion se centra en la teoria politica y social radical,
en particular la que se nutre de perspectivas como el postestructuralismo, el
analisis del discurso y la teoria psicoanalitica. Ha escrito libros como "De
Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo y la dislocacion del poder" (Lexington,
2001), "Poder y politica en el pensamiento postestructuralista: Nuevas
teorias de lo politico" (Routledge, 2005) y "Universalidades inestables:
Posmodernidad y politica radical" (Manchester University Press, 2007). Su
libro mas reciente, publicado por Edinburgh University Press, se titula "La
politica del postanarquismo" (2010).



Boétie— y exploro sus implicaciones para la teoria politica
radical actual. El deseo de autodominio ha demostrado ser
un obstaculo importante para proyectos de liberacion
humana como el marxismo revolucionario y el anarquismo,
lo que exige nuevas comprensiones de la subjetividad vy el
deseo revolucionario. Como muestro, son centrales aqui los
proyectos micropoliticos y éticos que cuestionan el propio
apego subjetivo al poder y la autoridad —proyectos
elaborados, de diferentes maneras, por pensadores tan
diversos como Max Stirner, Gustav Landauer y Michel
Foucault—. Argumento que la cuestion de la servidumbre
voluntaria debe ser considerada mas seriamente por la
teoria politica, y que un abordaje de este problema saca a la
luz una tradicion contrasoberana en la politica, en la que la
preocupacion central no es la legitimidad del poder politico,
sino mas bien las posibilidades de nuevas practicas de
libertad.

Introduccion

En este articulo exploraré la genealogia de cierto discurso
politico contrasoberano, que parte de la pregunta "épor qué
obedecemos?". Esta pregunta, inicialmente planteada por el
fildsofo Etienne de la Boétie en sus investigaciones sobre la
tirania y nuestra servidumbre voluntaria a ella, parte de Ia
postura opuesta a la problematica de la soberania planteada



por Bodin y Hobbes. Ademas, sigue siendo un problema
central y sin resolver en el pensamiento politico radical, que
opera necesariamente dentro del horizonte ético de la
emancipacion del poder politico. Sugiero que abordar el
problema de l|a servidumbre voluntaria requiere una
exploracion de nuevas formas de subjetividad, ética y
practicas politicas a través de las cuales se cuestionan
nuestros vinculos subjetivos con el poder; y exploro estas
posibilidades a través de la tradicion revolucionaria del
anarquismo, asi como a través de un compromiso con la
teoria psicoanalitica. Mi argumento aqui es que no podemos
contrarrestar el problema de la servidumbre voluntaria sin
una critica de la idealizacion y la identificacidén, y aqui
recurro a pensadores como Max Stirner, Gustav Landauery
Michel Foucault, todos los cuales, de diferentes maneras,
desarrollan una micropolitica y una ética de la libertad que
apunta a deshacer los vinculos entre el sujeto y el poder.

La impotencia del poder

La cuestion planteada por Etienne de la Boétie a mediados
del siglo XVI en Discours de la servitude volontaire, ou Le
Contr'Un, sigue vigente hoy en dia y puede considerarse
todavia una cuestion politica fundamental:



Mi Unico objetivo en esta ocasidén es descubrir cdmo
puede suceder que un gran numero de individuos, de
pueblos, ciudades y naciones puedan permitir que un
hombre los tiranice, un hombre que no tiene otro poder
gue el que ellos mismos le dan, que no podria hacerles
dafio si no estuvieran dispuestos a sufrirlo, y que nunca
podria hacerles dano si no estuvieran mas dispuestos a
soportarlo que a interponerse en su camino (Etienne de
|la Boétie, 1988).

La Boétie explora el vinculo subjetivo que nos ata al poder
gue nos domina, que nos cautiva y seduce, nos ciega y nos
hipnotiza. La leccidon esencial aqui es que el poder no puede
basarse en la coercion, sino que en realidad se basa en
nuestro poder. Nuestra aquiescencia activa al poder
constituye, al mismo tiempo, este poder. Para La Boétie,
entonces, para resistir al tirano, solo necesitamos darle |la
espalda, retirarle nuestro apoyo activo y percibir, a través
del hechizo ilusorio que el poder logra lanzar sobre nosotros
—una ilusion en la que participamos—, su debilidad vy
vulnerabilidad. La servidumbre, entonces, es una condicién
de nuestra propia creacion, es completamente voluntaria; y
todo lo que se necesita para liberarnos de esta condicion es
el deseo de no ser mas subyugados, la voluntad de ser libres.

Este problema de la servidumbre voluntaria es
exactamente el opuesto al que planted Hobbes un siglo
después. Mientras que para La Boétie es antinatural estar
sometidos al poder absoluto, para Hobbes es antinatural



vivir en cualquier otra condicion; la anarquia del estado de
naturaleza, para Hobbes, es precisamente una situacion
antinatural e insoportable. La problematica de |Ia
autodominacion de La Boétie invierte asi toda una tradicion
de teoria politica basada en la legitimacion del soberano,
una tradicion que aun hoy sigue muy vigente. La Boétie parte
de la postura opuesta, la de la primacia de la libertad, la
autodeterminacion y los vinculos naturales de la familiay la
camaraderia, en contraposicion a los vinculos antinaturales
y artificiales de la dominacion politica. La libertad es algo que
debe protegerse no tanto contra quienes desean
imponernos su voluntad, sino contra nuestra propia
tentacion de renunciar a ella, de dejarnos deslumbrar por la
autoridad, de canjearla por riqueza, posiciones, favores, etc.
Lo que debe explicarse, entonces, es el vinculo patologico
con el poder que desplaza el deseo natural de libertad y los
lazos de libertad que existen entre las personas.

Sin embargo, las explicaciones de Boétie sobre la
servidumbre voluntaria no son del todo adecuadas ni
convincentes: la atribuye a una especie de
desnaturalizacion, por la cual los hombres libres se vuelven
afeminados y cobardes, permitiendo asi que otro los
domine. No obstante, plantea, creo, una de las preguntas
fundamentales para la politica -y especialmente para la
politica radical-, a saber, épor qué las personas, en algun
nivel, desean su propia dominacién? Esta pregunta inaugura
una teoria politica contrasoberana, una linea de



investigacion libertaria que es retomada por varios
pensadores. Wilhelm Reich, por ejemplo, en su analisis
freudomarxista de la psicologia de masas del fascismo,
sefald un deseo de dominacion y autoridad que no podia
explicarse adecuadamente a través de la categoria marxista
de falsa conciencia ideoldgica (Reich, 1980). Pierre Clastres,
el antropdlogo de la libertad, vio el valor de La Boétie al
mostrarnos la posibilidad de que la dominaciéon no sea
inevitable. Que la servidumbre voluntaria fue resultado de
una desgracia histdrica (o prehistdrica), una cierta caida en
desgracia, un desvanecimiento de la condiciéon de libertad
primitiva y apatrida hacia una sociedad dividida entre
dominadores y dominados. Aqui, el hombre ocupa la
condicién de lo innombrable (ni hombre ni animal): tan
alienado esta de su libertad natural, que libremente elige,
desea, la servidumbre -un deseo completamente
desconocido en las sociedades primitivas (Clastres, 1994:
93-104). Siguiendo el relato de Clastres, Gilles Deleuze y
Félix Guattari exploraron el surgimiento del Estado y como
este se basa no tanto, o no del todo, en la dominacion y
captura violentas, sino mas bien en la autodominacion del
sujeto a nivel de su deseo —una represion que en si misma
es deseada. El Estado actua para canalizar el deseo del sujeto
a través de estructuras de pensamiento autoritarias y
jerarquicas y modos de individualizacion®.

8 Deleuze y Guattari sefalan la misteriosa manera en que estamos ligados al
poder estatal, algo que el término «servidumbre voluntaria» ilumina y



Ademas, el situacionista Raoul Vanegeim demostro, en un
analisis que guarda sorprendentes similitudes con el de La
Boétie, que nuestra obediencia se compra y se sostiene con
pequefias compensaciones, un poco de poder como
recompensa psicologica por la humillacion de nuestra propia
dominacion:

Los esclavos no lo son voluntariamente por mucho
tiempo si no se les compensa su sumision con una pizca
de poder: toda sujecion conlleva el derecho a cierto
grado de poder, y no existe poder que no incorpore
cierto grado de sumision. Por eso algunos aceptan con
tanta facilidad ser gobernados (Vanegeim, 1994: 132).

¢Otra politica...?

El problema de la autodominacion nos muestra que la
conexion entre politica y subjetivacion debe investigarse
mas a fondo. Crear nuevas formas de politica —que es la
tarea teodrica fundamental hoy en dia— requiere nuevas
formas de subjetividad, nuevos modos de subjetivacion.
Ademas, contrarrestar la servidumbre voluntaria implicara

oscurece a la vez: «El Estado no es, sin duda, el lugar de la libertad, ni el
agente de la servidumbre forzada o la captura. ;Deberiamos entonces hablar
de «servidumbre voluntaria»?». Véase Deleuze y Guattari (2005: 460).



nuevas estrategias politicas, de hecho, una comprension
diferente de la politica misma. Con razon, La Boétie
reconoce el potencial de dominacion en cualquier
democracia: el lider democratico, elegido por el pueblo, se
embriaga con su propio podery se inclina cada vez mas hacia
la tirania. De hecho, podemos ver la democracia moderna en
si misma como un ejemplo de servidumbre voluntaria a
escala masiva. No se trata tanto de que participemos en una
ilusion mediante la cual las élites nos engafian haciéndonos
creer que tenemos una voz genuina en la toma de
decisiones. Se trata mas bien de que la democracia misma
ha fomentado una satisfaccion masiva con la impotencia y
un amor generalizado por la sumision.

Como alternativa, La Boétie afirma la idea de una republica
libre. Sin embargo, yo sugeriria que lo contrario de la
servidumbre voluntaria no es una republica libre, sino otra
forma de politica. Las republicas libres tienen una
dominacion propia, no solo en sus leyes, sino también en el
gobierno de las clases ricas y propietarias sobre las pobres.
Mads bien, cuando consideramos formas alternativas de
politica, cuando pensamos en maneras de implementar y
maximizar las posibilidades de no dominacion, creo que
deberiamos considerar la politica del anarquismo, que es
una politica de antipolitica, una politica que busca la
abolicion de las estructuras de poder politico y autoridad
consagradas en el Estado.



El anarquismo, la mas herética de las filosofias politicas
radicales, ha vivido durante mucho tiempo en Ia
marginalidad. Esto se debe en parte a su naturaleza
heterodoxa, a que no puede englobarse en un unico sistema
de ideas o cuerpo de pensamiento, sino que se refiere a un
conjunto diverso de ideas, enfoques filosoéficos, practicas
revolucionarias, movimientos e identidades historicas. Sin
embargo, lo que hace esencial una reconsideracion del
pensamiento anarquista es que, de todas las tradiciones
radicales, es la mas sensible a los peligros del poder politico,
al potencial de autoritarismo y dominacion que conlleva
cualquier acuerdo o institucion politica. En este sentido, es
particularmente cauteloso con los vinculos que relacionan a
las personas con el poder. Por eso, a diferencia de los
marxistas—leninistas, los anarquistas insistian en que el
Estado debia ser abolido en las primeras etapas de la
revolucidn: si, por el contrario, el poder estatal era tomado
por una vanguardia y utilizado —bajo la «dictadura del
proletariado»— para revolucionar la sociedad, este, en lugar
de desvanecerse, se expandiria en tamafio y poder,
generando nuevas contradicciones y antagonismos de clase.
Imaginar, en otras palabras, que el Estado era una especie
de mecanismo neutral que podia utilizarse como
herramienta de liberacidn si la clase adecuada lo controlaba
era, segun los anarquistas clasicos del siglo XIX, inmersos en
importantes debates con Marx, una pura fantasia que
ignoraba la légica inextricable de la dominacién vy las
tentaciones y atractivos del poder politico. Por eso, el



anarquista ruso Piotr Kropotkin insistié en que el Estado
debia examinarse como una estructura especifica de poder
gue no podia reducirse a los intereses de una clase en
particular. Era, en su esencia misma, dominante: «Y hay
guienes, como nosotros, ven en el Estado, no solo su forma
real y todas las formas de dominacion que pueda asumir,
sino, en su esencia misma, un obstaculo para la revolucién
social» (Kropotkin, 1943). El poder del Estado, ademas, se
perpetua a través del vinculo subjetivo que establece con
guienes intentan controlarlo, mediante la influencia
corruptora que ejerce sobre ellos. En palabras de otro
anarquista, Mijail Bakunin: «Por supuesto, todos somos
socialistas y revolucionarios sinceros, y aun asi, si tuviéramos
poder [...] no estariamos donde estamos ahora» (Bakunin,
1953: 249).

Esta critica inflexible del poder politico, y la conviccion de
gue la libertad no puede concebirse en el marco del Estado,
es lo que distingue al anarquismo de otras filosofias
politicas. Contrasta con el liberalismo, que es en realidad
una politica de seguridad, donde el Estado se hace necesario
para proteger la libertad individual de la libertad de los
demds: de hecho, la actual securitizacion del Estado
mediante el estado de excepcion permanente revela la
verdadera cara del liberalismo. También difiere en este
aspecto del socialismo, que considera al Estado esencial
para una sociedad mas igualitaria, y cuyo declive terminal se
puede atestiguar en el triste destino de los partidos



socialdemodcratas actuales, con su centralismo autoritario,
sus fetiches de la ley y el orden y su absoluta complicidad
con el neoliberalismo global. Ademas, el anarquismo debe
distinguirse del leninismo revolucionario, que ahora
representa un modelo completamente obsoleto de politica
radical. Lo que define al anarquismo, entonces, es el rechazo
del poder estatal, incluso de la estrategia revolucionaria de
tomar el poder estatal. En cambio, el anarquismo se centra
en la autoemancipacion y la autonomia, algo que no se
puede lograr a través de canales democraticos
parlamentarios o mediante vanguardias revolucionarias,
sino mediante el desarrollo de practicas y relaciones
alternativas basadas en la libre asociacién, la libertad
igualitaria y la cooperacion voluntaria.

Debido a su alteridad o exterioridad respecto a otras
formas de politica estatista, el anarquismo se ha visto
ampliamente eclipsado dentro de la tradicion politica
radical. Sin embargo, yo diria que actualmente nos
encontramos en una especie de momento anarquista en
términos politicos. Lo que quiero decir es que, con el eclipse
del proyecto de Estado socialista y el leninismo
revolucionario, y con la involucion de la democracia liberal
hacia una politica de seguridad limitada, la politica radical
actual tiende a situarse cada vez mas al margen del Estado.
El activismo radical contemporaneo parece reflejar ciertas
orientaciones anarquistas al enfatizar las redes
descentralizadas y la accion directa, en lugar del liderazgo



partidista y la representacion politica. Existe una especie de
desapego del poder estatal, un deseo de pensary actuar mas
alla de sus estructuras, en direccidon a una mayor autonomia.
Estas tendencias se estan acentuando con la actual crisis
economica, algo que senala los limites mismos del
capitalismo y, sin duda, el fin del modelo econdmico
neoliberal. La respuesta a las deficiencias del neoliberalismo
no es una mayor intervencion estatal. Resulta absurdo
hablar del regreso del Estado regulador: de hecho, el Estado
nunca desaparecio bajo el neoliberalismo, y toda |la ideologia
del «libertarismo» econdmico oculté un despliegue mucho
mas intenso del poder estatal en el ambito de la seguridad,
la regulacion, la disciplina y la vigilancia de la vida social. Es
evidente, ademas, que el Estado no nos ayudara en la
situacion actual; no tiene sentido buscar su proteccion. De
hecho, lo que esta surgiendo es una especie de
desvinculacion del Estado; las insurrecciones venideras
desafiaran la hegemonia del Estado, que vemos gobernar
cada vez mas mediante la logica de la excepcion.

Ademas, la relevancia del anarquismo también se refleja a
nivel tedrico. Muchos de los temas y preocupaciones de los
pensadores continentales contemporaneos, por ejemplo —la
idea de formas politicas no estatales, no partidistas vy
posclasistas, |la llegada de las multitudes, etc.— parecen
invocar una politica anarquista. De hecho, esto es
particularmente evidente en la busqueda de un nuevo
sujeto politico: las multitudes de Michael Hardt y Antonio



Negri, el pueblo de Ernesto Laclau, |la parte excluida de
ninguna parte de Jacques Ranciere, la figura del militante de
Alain Badiou; todo esto refleja un intento de pensar en
nuevos modos de subjetivacion que quizas sean mas amplios
y menos restrictivos que la categoria del proletariado, tal
como se constituye politicamente a través de la vanguardia
marxista—leninista. Un enfoque similar a la subjetividad
politica fue propuesto por los anarquistas del siglo XIX,
guienes afirmaban que la nocidn marxista de clase
revolucionaria era exclusivista y buscaban incluir al
campesinado y al lumpenproletariado como identidades
revolucionarias®. En mi opinidn, el anarquismo es el
«eslabon perdido» del pensamiento politico continental
contemporaneo: una presencia espectral que nunca se
reconocio realmente®,

El sujeto anarquista

El anarquismo es una politica y una ética en la que el poder
se cuestiona continuamente en nombre de la libertad

9 V¢éase la nocion de masa revolucionaria de Bakunin en oposicion a la
categoria marxista de clase (Bakunin, 1984: 47).

10 Para una discusion de la relevancia del anarquismo clasico y la filosofia
politica radical contemporanea, véase mi articulo (2007) 'Anarquismo,
postestructuralismo y el futuro de la politica radical hoy', Substance (113)36
/2.



humana, y en la que la existencia humana se postula en
ausencia de autoridad. Sin embargo, esto plantea la cuestidn
de si existe un sujeto anarquista como tal. AqQui me gustaria
reconsiderar el anarquismo a través del problema de la
servidumbre voluntaria. Si bien los anarquistas clasicos no
ignoraban los deseos de poder que yacian en el corazén del
sujeto humano (razén por la cual estaban tan interesados en
abolir las estructuras de poder que incitarian estos deseos),
el problema de la autodominacion, el deseo de la propia
dominacion, sigue estando insuficientemente teorizado en
el anarquismo®!. Para los anarquistas de los siglos XVIII y XIX
(como William Godwin, Pierre—Joseph Proudhon, Mikhail
Bakunin y Peter Kropotkin), condicionados como estaban
por los discursos racionalistas del humanismo de la
llustracion, el sujeto humano deseaba naturalmente la
libertad. Asi, la revolucion contra el poder estatal formaba
parte de la narrativa racional de la emancipacién humana.
Las restricciones externas y artificiales del poder estatal

11 Este reconocimiento del deseo de poder en el corazdn de la subjetividad
humana no respalda la postura hobbesiana que afirma la necesidad de un
soberano fuerte. Al contrario, hace aun mas necesario el objetivo de
fragmentar y abolir las estructuras centralizadas de poder y autoridad. Si, en
otras palabras, la naturaleza humana es propensa a las tentaciones del poder
y al deseo de dominacion, lo ultimo que deberiamos hacer es confiarle a un
soberano un poder absoluto sobre nosotros. Paolo Virno plantea una idea
similar (véase el ensayo «Multitud y mal»), quien argumenta que si
aceptamos la afirmacion «realistay de que, como humanos, tenemos una
capacidad para el «mal», entonces, en lugar de justificar la autoridad estatal
centralizada, deberiamos ser ain mas cautelosos con la concentracién de
poder y violencia en manos del Estado (cf., Virno, 2008).



serian eliminadas, de modo que las propiedades racionales
y morales esenciales del hombre pudieran expresarse y la
sociedad pudiera estar en armonia consigo misma. Existe
una especie de oposicion, presupuesta en el pensamiento
anarquista clasico, entre la sociedad humana, gobernada
por leyes naturales, y el poder politico y la ley creada por el
hombre, encarnada en el Estado, que es artificial, irracional
y una restriccion al libre desarrollo de las fuerzas sociales.
Existe, ademas, una sociabilidad innata en el hombre —una
tendencia natural, como la veia Kropotkin, hacia la ayuda
mutua y la cooperacion— que fue distorsionada por el
Estado, pero que, de permitirse florecer, produciria una
armonia social en la que el Estado se volveria innecesario
(cf., Kropotkin, 2007).

Si bien la idea de una sociedad sin Estado, sin soberania ni
ley es deseable, y de hecho el horizonte ultimo de la politica
radical, y si bien no cabe duda de que la autoridad politica y
legal constituye un lastre opresivo para la vida social y la
existencia humana en general, lo que tiende a oscurecerse
en esta separacion ontoldgica entre el sujeto y el poder es el
problema de la servidumbre voluntaria, que apunta a la
complicidad mas preocupante entre el sujeto y el poder que
lo domina. Tener esto en cuenta, explicar el deseo de
autodominacion y desarrollar estrategias —éticas y politicas—
para contrarrestarlo, seria proponer una teoria anarquista
de la subjetividad, o al menos una mas desarrollada que la
qgue se puede encontrar en el pensamiento anarquista



clasico. También implicaria ir mas alld de algunas de las
categorias esencialistas y racionalistas del anarquismo
clasico, un movimiento al que en otro lugar me he referido
como postanarquismo (Newman, 2010). Esto no implica
sugerir que los anarquistas clasicos fueran necesariamente
ingenuos respecto a la naturaleza humana o la politica. Mas
bien, su humanismo y racionalismo dieron lugar a una
especie de punto ciego en torno a la cuestion del deseo, cuya
naturaleza oscura, enrevesada, autodestructiva e irracional
seria revelada mas tarde por el psicoanalisis.

Psicoanalisis y vinculos pasionales

Por lo tanto, es importante explorar el vinculo subjetivo
con el poder a nivel de la psique!?. Una dependencia
psicolégica del poder, que fue explorada por

12 Esto es similar a lo que Jason Glynos denomina el problema de la
autotransgresion (véase Glyno, 2008). El argumento aqui es que la
conceptualizacion y la practica de la libertad a menudo se complican por
diversas formas de autotransgresion, donde el sujeto se involucra en
actividades que limitan su libertad —que le impiden alcanzar su objeto de
deseo o alcanzar cierto ideal que podria tener de si mismo— debido al goce
inconsciente (jouissance) derivado de esta transgresion. Por lo tanto, la
limitacion a la libertad del sujeto ya no es externa (como en el paradigma de
la libertad negativa) sino interna. Esta podria ser otra forma de pensar sobre
el problema de la servidumbre voluntaria a través de la lente del
psicoanalisis.



freudomarxistas como Marcuse y Reich?3, significaba que las
posibilidades de la politica emancipadora a veces se ven
comprometidas por deseos autoritarios ocultos; que
siempre hubo un riesgo de que surgieran practicas e
instituciones autoritarias y jerarquicas en las sociedades
posrevolucionarias. El lugar central del sujeto —en la politica,
la filosofia— no se abandona aqui, sino que se complica. Los
proyectos politicos radicales, por ejemplo, tienen que lidiar
con las ambigliedades del deseo humano, con el
comportamiento social irracional, con los impulsos violentos
y agresivos, e incluso con los deseos inconscientes de
autoridad y dominacion.

Esto no implica sugerir que el psicoanalisis sea
necesariamente conservador politica o socialmente. Al
contrario, mantendria que un ethos libertario central para el
psicoanalisis, mediante el cual el sujeto busca una mayor
autonomia y donde se le anima, a través de las reglas de la
«libre asociacion», a decir la verdad del inconsciente, es
central!4. Insistir en el «lado oscuro» de la psique humana -
su dependencia del poder, su identificacion con figuras
autoritarias, sus impulsos agresivos— puede servir de
advertencia a cualquier proyecto revolucionario que busque

13 Véase también el estudio de Theodore Adorno [et al] La personalidad
autoritaria (1964).

14 Segun Mikkel Borch—Jacobsen, la teoria psicoanalitica de los grupos de
Freud implica “algo asi como una “revuelta o un levantamiento contra el
poder injustificable del hipnotista™ (1988: 148).



trascender la autoridad politica. Esta fue, en realidad, la
misma pregunta que planted Jacques Lacan en respuesta al
radicalismo de Mayo del 68: «La aspiracidon revolucionaria
solo tiene un unico resultado posible: terminar como el
discurso del amo. Esto es lo que la experiencia ha
demostrado. A lo que aspiran como revolucionarios es a un
amo. Lo conseguiran» (Lacan, 2007: 207). Lo que Lacan esta
insinuando con este prondstico mas bien ominoso —que
podria interpretarse superficialmente, aunque, en mi
opinion, incorrectamente, como politicamente
conservador— es el vinculo oculto, incluso la dependencia,
entre el sujeto revolucionario y la autoridad; y la forma en
gue los movimientos de resistencia e incluso la revolucién
pueden en realidad sostener la eficiencia simbdlica del
Estado, reafirmando o reinventando la posicion de la
autoridad.

El psicoanalisis no descarta en absoluto la posibilidad de |a
emancipacion humana, la sociabilidad y la cooperacién
voluntaria; de hecho, senala tendencias conflictivas en el
sujeto entre los deseos agresivos de poder y dominacion, y
el deseo de libertad y coexistencia armoniosa. Ademas,
como sostiene Judith Butler, la psique —como dimension del
sujeto que no se reduce al discurso y al poder, y que lo
excede— es algo que puede explicar no solo nuestro
apasionado apego al poder y (en referencia a Foucault) a los
modos de subjetivacion y las conductas reguladoras que



este nos impone, sino también nuestra resistencia a ellos
(Butler, 1997: 86).

Identificacion del ego

Una de las ideas del psicoanalisis, revelada, por ejemplo,
en el estudio de Freud sobre la psicodinamica de los grupos,
fue el papel de la identificacion en la constitucion de
relaciones jerarquicas y autoritarias. En la relacion entre el
miembro del grupo y la figura del Lider, se produce un
proceso de identificacion, similar al amor, en el que el
individuo idealiza y se identifica con el Lider como un "tipo
ideal", hasta el punto de que este objeto de devocion llega a
suplantar el ideal del yo individual (Freud, 1955). Es esta
idealizacion la que constituye el vinculo subjetivo no solo
entre el individuo y el Lider del grupo, sino también con los
demas miembros del grupo. La idealizacion se convierte asi
en una forma de comprender la sumision voluntaria a la
voluntad de lideres autoritarios.

Sin embargo, también necesitamos comprender el lugar
de la idealizacién en la politica en un sentido mas amplio, y
es aqui donde, en mi opinién, cobra importancia el
pensamiento del joven filosofo hegeliano, Max Stirner. La
critica de Stirner al humanismo de Ludwig Feuerbach nos



permite abordar este problema de la autodominacion.
Stirner demuestra que el proyecto feuerbachiano de
sustituir a Dios por el hombre —de invertir el sujeto y el
predicado para que lo humano se convierta en la medida de
lo divino, en lugar de lo divino en lo humano (Feuerbach,
1957)- solo ha reafirmado la autoridad y la jerarquia
religiosas en lugar de desplazarlas. Por lo tanto, la
«insurreccion humanista» de Feuerbach solo ha logrado
crear una nueva religion —el humanismo—- que Stirner
relaciona con cierta autoesclavitud. El ego individual se
divide ahora entre si mismo y una forma idealizada de si
mismo, ahora consagrada en la idea de la esencia humana:
un ideal que, al mismo tiempo, es ajeno al individuo,
convirtiéndose en un espectro abstracto, moral y racional
con el que se mide y al que se subordina. Como declara
Stirner: «Hombre, tu cabeza esta atormentada [...] Imaginas
grandes cosas y te representas todo un mundo de dioses que
existe para ti, un reino espiritual al que te crees llamado, un
ideal que te atrae» (Stirner, 1995: 43).

Para Stirner, la subordinacion del yo a estos ideales
abstractos («ideas fijas») tiene implicaciones politicas. El
humanismo y el racionalismo se convierten, en su analisis,
en los umbrales discursivos a traveés de los cuales el deseo
del individuo se vincula al Estado. Esto ocurre, por ejemplo,
mediante la identificacion con los roles de ciudadania
definidos por el Estado. Ademas, para Stirner, en una linea
de pensamiento muy similar a la de La Boétie, el Estado



mismo es una abstraccion ideoldgica que solo existe porque
lo permitimos, porque abdicamos de nuestro propio poder
sobre nosotros mismos en favor de lo que él llamo el
«principio rector». En otras palabras, es la idea del Estado,
de la soberania, la que nos domina. El poder del Estado se
basa, en realidad, en nuestro poder, y solo porque el
individuo no ha reconocido este poder, porque se humilla
ante una autoridad politica externa, el Estado continua
existiendo. Como Stirner conjeturo correctamente, el Estado
no puede funcionar solo mediante la represidon y la coercion;
mas bien, depende de que le permitamos dominarnos.
Stirner quiere demostrar que los aparatos ideoldgicos no
solo se ocupan de cuestiones econdmicas o politicas, sino
gue también se arraigan en necesidades psicoldgicas. El
dominio del Estado, sugiere Stirner, depende de nuestra
disposicion a dejar que nos domine:

éDe qué sirven tus leyes si nadie las obedece? {De qué
sirven tus ordenes si nadie se deja mandar? [...] El Estado
no es concebible sin seforio [Herrschaft] y servidumbre
[Knechtschaft] (sujecion); [...] Quien, para mantenerse,
debe contar con la ausencia de voluntad en otros es una
creacion de estos otros, como el amo es una creacion del
sirviente. Si cesara la sumision, se acabaria el sehorio
(Stirner, 1995: 174-5).

Stirner fue criticado cruel e implacablemente por Marx vy
Engels como «San Max» en La ideologia alemana: lo
acusaron de la peor clase de idealismo, de ignorar las



relaciones econémicas y de clase que forman la base
material del Estado, permitiendo asi que este simplemente
desapareciera. Sin embargo, lo que se pasa por alto en esta
critica es el valor del analisis de Stirner al destacar el vinculo
subjetivo de servidumbre voluntaria que sustenta el poder
estatal. No es que esté diciendo que el Estado no exista en
un sentido material, sino que su existencia se sustenta y
complementa mediante un apego psiquico y una
dependencia de su poder, asi como mediante el
reconocimiento e idealizacion de su autoridad. Cualquier
critica del Estado que ignore esta dimension de idealizacion
subjetiva esta destinada a perpetuar su poder. El Estado
debe ser primero superado como idea antes de poder ser
superado en la realidad; o, mas precisamente, son dos caras
de un mismo proceso.

La importancia del analisis de Stirner —que se inscribe
ampliamente en la tradicion anarquista, aungue rompe con
su esencialismo humanista en aspectos importantes>-
reside en explorar esta autosumision voluntaria que
constituye la otra cara de la politica, y que la politica radical
debe encontrar estrategias para contrarrestar. Para Stirner,
el individuo solo puede liberarse de la servidumbre
voluntaria si abandona todas sus identidades esenciales y se
ve a si mismo como un vacio radicalmente autocreador:

15 Véase mi lectura de Stirner como anarquista postestructuralista en De
Bakunin a Lacan (2001).



Yo por mi lado, parto de una presuposicion al
presuponerme a mi mismo; pero mi presuposicion no
lucha por su perfeccion como 'el Hombre lucha por su
perfeccion', sino que solo me sirve para gozarla y
consumirla [...] No me presupongo a mi mismo, porque
en cada momento estoy simplemente postulandome o
credandome a mi mismo (Stirner, 1995: 150).

Si bien el enfoque de Stirner se centra en la idea de la
autoliberacion del individuo —-de las esencias, de las
identidades fijas—, si plantea |la posibilidad de una politica
colectiva con su nocion de la «unidn de egoistas», aunque,
en mi opinion, esta no esta suficientemente desarrollada. La
ruptura de las ataduras de la servidumbre voluntaria no
puede ser una empresa puramente individual. De hecho,
como sugiere La Boétie, siempre implica una politica
colectiva, un rechazo colectivo del poder tiranico por parte
del pueblo. No sugiero que Stirner nos proporcione una
teoria completa o viable de la accidon politica y ética. Sin
embargo, la importancia del pensamiento de Stirner reside
en la invencion de una micropolitica, un énfasis en las
innumerables maneras en que estamos ligados al poder a
nivel de nuestra subjetividad y en las maneras en que
podemos liberarnos de él. Es aqui donde debemos prestar
mucha atencion a su distincion entre la Revolucion y la
insurreccion:

Revolucion e insurreccion no deben considerarse
sindnimos. La primera consiste en un cambio radical de



las condiciones, de la relacién o estatus establecido, del
Estado o la sociedad, y es, por consiguiente, un acto
politico o social; la segunda, sin duda, tiene como
consecuencia inevitable una transformacion de las
circunstancias, pero no parte de ella, sino del
descontento de los hombres consigo mismos; no es un
levantamiento armado, sino un levantamiento
individual, un alzamiento sin importar las disposiciones
qgue de él se deriven. La Revolucién aspiraba a nuevas
disposiciones; la insurreccion nos lleva ya no a dejarnos
ordenar, sino a organizarnos nosotros mismos, y no
deposita grandes esperanzas en las «instituciones». No
es una lucha contra lo establecido, ya que, si prospera, lo
establecido se derrumba por si mismo; es solo una
elaboracion de mi mismo a partir de lo establecido
(Stirner, 1995: 279-80).

De esto se desprende que la politica radical no solo debe
apuntar a derrocar instituciones establecidas como el
Estado, sino también a atacar la relacion mucho mas
problematica mediante la cual el sujeto se encuentra
subyugado y dependiente del poder. Por lo tanto, la
insurreccion no solo se dirige contra la opresion externa,
sino, fundamentalmente, contra la represion internalizada
del yo. Implica, por lo tanto, una transformacion del sujeto,
una micropolitica y una ética que buscan aumentar la
autonomia del sujeto respecto del poder.



Aqui también podemos inspirarnos en el anarquismo
espiritual de Gustav Landauer, quien argumentd que no
puede haber revolucion politica —ni posibilidad de
socialismo— sin una transformacion simultanea de la
subjetividad de las personas, una cierta renovacion del
espiritu y la voluntad de desarrollar nuevas relaciones con
los demas. Las relaciones existentes entre las personas solo
reproducen y reafirman la autoridad del Estado; de hecho,
el Estado mismo es una cierta relacidon, un cierto modo de
comportamiento e interaccion, una cierta huella en nuestra
subjetividad y conciencia (y yo diria que en nuestro
inconsciente) y, por lo tanto, solo puede trascenderse
mediante una transformacion espiritual de las relaciones.
Como dice Landauer, «lo destruimos al contraer otras
relaciones, al comportarnos de manera diferente» (en
Martin Buber, 1996: 47).

Una micropolitica de la libertad

Por lo tanto, superar el problema de la servidumbre
voluntaria, que ha demostrado ser un obstaculo tan grande
para los proyectos politicos radicales en el pasado, implica
este tipo de cuestionamiento ético del yo, una interrogacion
de la propia implicacion subjetiva y complicidad con el
poder. Se basa en la invencidon de estrategias micropoliticas



gue apuntan a una desvinculacion del poder estatal; una
cierta politica de desidentificacion en la que uno se libera de
las identidades y roles sociales establecidos y desarrolla
nuevas practicas, formas de vida y formas de politica que ya
no estan condicionadas por la soberania estatal. Esto
significaria pensar en qué significa la libertad mas alla de |la
ideologia de la seguridad (en lugar de simplemente ver la
libertad como condicionada o necesariamente limitada por
la seguridad). También necesitamos pensar qué significa la
democracia mas alla del Estado, qué significa la politica mas
alla del partido, la organizacion econdmica mas alla del
capitalismo, la globalizacion mas alla de las fronteras vy la
vida mas alla de la biopolitica.

Aqui es central, por ejemplo, una interrogacion critica del
deseo de seguridad. En nuestra sociedad contemporanea, la
seguridad se ha convertido en una especie de metafisica, un
fundamentalismo, donde no solo impulsa una expansiéon e
intensificacion sin precedentes del poder estatal, sino que
también se convierte en una condicion para la vida: la vida
debe estar protegida contra amenazas —ya sean amenazas a
nuestra seguridad, a nuestra seguridad financiera, etc.—
pero esto significa que se niega la posibilidad existencial
misma no solo de la libertad humana, sino de la politica
misma. ¢Pueden la ley y los marcos institucionales liberales
protegernos de la seguridad? ¢(Pueden contrarrestar el
impulso implacable hacia la securitizacion de la vida?
Debemos recordar que, como han demostrado Giorgio



Agamben y otros, la biopolitica, la violencia soberana y Ia
securitizacion son solo la otra cara de la ley, y que es
simplemente una ilusion liberal imaginar que la ley puede
limitar el poder de esta manera. No, debemos inventar una
nueva relacion con la ley y las instituciones, ya no como
sujetos obedientes, ni como sujetos que simplemente
transgreden (que es solo la otra cara de la obediencia; en
otras palabras, la transgresion, como entendemos desde
Lacan, continda afirmando la ley!®). Mas bien, debemos
trascender esta dicotomia obediencia/transgresién. El
anarquismo es mas que una transgresion, un aprendizaje
para vivir mas alla de la ley y el Estado mediante la invencion
de nuevos espacios y practicas de libertad y autonomia que
seran, por su naturaleza, algo fragiles y experimentales.

Asumir tales riesgos requiere disciplina, pero esta puede
ser un tipo de disciplina ética que nos imponemos.
Necesitamos ser disciplinados para volvernos
indisciplinados. La obediencia a la autoridad parece
surgirnos con facilidad, de hecho, de forma «natural», como
observo La Boétie, y por ello la rebelién contra la autoridad
requiere la elaboracion disciplinada y paciente de nuevas
practicas de libertad. Esto era algo a lo que Foucault quizas
se referia con su nocion de ascesis, ejercicios éticos que
formaban parte del cuidado de si y que, para él, eran
indistinguibles de la practica de la libertad (cf. Foucault,

16 Véase la discusion de Lacan sobre la dialéctica de la ley y la transgresion
en 'Kant avec Sade' (1962).



1988). El objetivo de tales estrategias, para Foucault, era
inventar modos de vida en los que uno estuviera «menos
gobernado» o no estuviera gobernado en absoluto. De
hecho, la practica de la critica en si, segun Foucault, no solo
busca cuestionar la pretension de legitimidad y verdad del
poder, sino, mas importante aun, cuestionar las diversas
maneras en que estamos ligados al poder y a los regimenes
de gubernamentalidad a través de ciertos despliegues de la
verdad: a través de la insistencia del poder en que nos
ajustemos a ciertas verdades y normas. Para Foucault,
entonces: «La critica sera el arte de la inservibilidad
voluntaria, de la indocilidad reflexiva» (Foucault, 1996: 386).
Por lo tanto, Foucault habla de una interrogacién de los
limites de nuestra subjetividad que requiere una «labor
paciente que dé forma a nuestra impaciencia por la libertad»
(Foucault, 2000: 319). Quizads, entonces, podamos
contrarrestar el problema de la servidumbre voluntaria
mediante una disciplina radical de la indisciplina.

Conclusion: Una politica de rechazo

La inservibilidad voluntaria —el rechazo a la dominacion del
poder sobre nosotros mismos— no debe confundirse con el
rechazo de la politica. Mas bien, debe verse como la
construccion de una forma alternativa de politica y como



una intensificacion de la accidn politica; podriamos llamarla
una politica de retirada del poder, una politica de no
dominacion. No hay nada apolitico en esta politica de
rechazo: no es un rechazo de la politica como tal, sino mas
bien un rechazo de las formas y practicas politicas
establecidas consagradas en el Estado, y el deseo de crear
nuevas formas de politica fuera del Estado, en otras
palabras, el deseo de una politica de autonomia. De hecho,
la nocion de «autonomia de lo politico», invocada por Carl
Schmitt para afirmar la soberania del Estado —la prerrogativa
del Estado de definir la oposicién amigo/enemigo (Schmitt,
1996)- deberia verse, desde mi perspectiva alternativa,
como una sugerencia de una politica de autonomia. El
momento propio de lo politico esta fuera del Estado y busca
engendrar nuevas relaciones y formas de vida no
autoritarias.

Varios pensadores continentales contemporaneos, como
Giorgio Agamben, Michael Hardt y Antonio Negri, han
propuesto una nocion similar de rechazo o retirada como
forma de pensar la politica radical actual. De hecho, el
reciente interés en la figura de Bartleby (de Bartleby el
Escribiente de Melville) como paradigma de resistencia al
poder, apunta a una cierta comprension de los limites de los
modelos existentes de politica radical y revolucionaria, y a
un reconocimiento, ademas, de la necesidad de superar la
sujecion voluntaria al poder.



El gesto impasible de desafio de Bartleby hacia la
autoridad —«Preferiria no hacerlo»— podria verse como una
retirada activa de la participacion en las practicas vy
actividades que reafirman el poder, y sin las cuales este se
derrumbaria. En palabras de Hardt y Negri: «Estos hombres
sencillos [Bartleby y Michael K, personaje de una novela de
J.M. Coetzee] y sus rechazos absolutos no pueden sino
apelar a nuestro odio a |la autoridad. El rechazo del trabajo y
|la autoridad, el rechazo de la servidumbre voluntaria, es el
comienzo de la politica liberadora» (Hardt y Negri, 2000:
204).

En este articulo he situado el problema de la servidumbre
voluntaria —diagnosticada hace tiempo por La Boétie— en el
centro del pensamiento politico radical.

La servidumbre voluntaria, cuyos contornos han sido
afinados por la teoria psicoanalitica, podria entenderse
como un umbral a través del cual el sujeto se vincula al poder
en el plano de su deseo. Al mismo tiempo, la idea de Ia
servidumbre voluntaria también senala |la propia fragilidad e
indecidibilidad de la dominacién, y la forma en que,
mediante la invencidon de estrategias micropoliticas y éticas
de desubjetivacion —-una politica anarquica de
inservidumbre voluntaria—, se puede aflojar y desatar este
vinculo y crear espacios alternativos de politica mas alld de
la sombra del soberano.



Referencias

Adorno, Theodore. (1964) La personalidad autoritaria. Nueva York:
Wiley.

Bakunin, Mijail. (1984) Marxismo, libertad y Estado (KJ Kenafick,
Trad.). Londres: Freedom Press.

— (1953) Filosofia politica: anarquismo cientifico (GP Maximoff,
Ed.). Londres: The Free Press.

Borch—Jacobsen, Mikkel. (1988) El sujeto freudiano (Catherine
Porter, Trad.). Stanford: Stanford University Press.

Buber, Martin. (1996) Caminos en la utopia. Nueva York: Syracuse
University Press.

Butler, Judith. (1997) La vida psiquica del poder: Teorias sobre la
sujecion. Stanford, Ca.: Stanford University Press.

Clastres, Pierre. (1994) Argueologia de la violencia, Capitulo 7:
'Libertad, desgracia, lo innombrable' (Jeanine Herman,
Trad.). Nueva York: Semiotext(e).

De La Boétie, Etienne. (1988) La Servitude Volontaire, o el
AntiDictador [Esclavos por eleccion]. Egham: Libros
Runnymede.



Deleuze, Gilles., y Félix Guattari. (2004) Mil mesetas: capitalismo y
esquizofrenia (Brian Massumi, Trad.). University of
Minnesota Press.

Feuerbach, Ludwig. (1957) La esencia del cristianismo (George
Eliot, Trad.). Nueva York. Londres: Harper & Row.

Foucault, Michel. (2000) '¢Qué es la llustracion?', en Obras
esenciales de Michel Foucault 1954-1984: Volumen 1, Etica
(Paul Rabinow, Ed., Robert Hurley, Trad.). Londres: Penguin
Books.

—(1996) '¢Qué es la critica?', en ¢Qué es la llustracidn? Respuestas
del siglo XVIIl y preguntas del siglo XX (James Schmidt, Ed.).
Berkeley: University of California Press.

—— (1988) La historia de |la sexualidad, volumen 3: El cuidado de si
mismo. Nueva York: Vintage.

Freud, Sigmund (1955) Psicologia de Grupos y Analisis del Yo.
Edicion Estandar de las Obras Psicolégicas Completas de
Sigmund Freud, Volumen XVIII (1920-1922): Mas alla del
principio del placer, Psicologia de Grupos y otras obras.
Psychoanalytic Electronic Publishing.

Glynos, Jason. (2008) 'El disfrute autotransgresivo como grillete de
la libertad', Political Studies, Vol. 56 / 3: 679-704.

Hardt, Michael., y Antonio Negri.. (2000) Empire, Cambridge MA,:
Harvard University Press.

Kropotkin, Peter. (2007) La ayuda mutua, un factor de evolucién,
Dodo Press.



— (1943) El Estado: su papel histérico, Londres: Freedom Press.

Lacan, Jacques (2007) 'Analyticon', en El Seminario de Jacques
Lacan, Libro XVII: El otro lado del psicoanalisis (Jacques—
Alain Miller, Ed., Russell Grigg, Trad.). Nueva York y
Londres: WW Norton & Co.

— (1962) 'Kant con Sade'. Critica n.2 191, septiembre: 291-313.

Newman, Saul. (2010) La politica del postanarquismo. Edimburgo:
Edinburgh University Press.

— (2001) De Bakunin a Lacan: antiautoritarismo y la dislocacién del
poder. MA: Lexington Books.

Schmitt, Carl. (1996) El concepto de lo politico (George Schwab,
Trad.). Chicago: University of Chicago Press.

Stirner, Max. (1995) El unico y su propiedad (David Leopold, Ed.).
Cambridge: Cambridge University Press.

Reich, Wilhelm. (1980) La psicologia de masas del fascismo. Nueva
York: Farrar, Straus y Giroux.

Vaneigem, Raoul. (1994) La revolucion de la vida cotidiana (Donald
Nicholson—Smith, Trad.). Londres: Rebel Press.

Virno, Paolo. (2008) Multitud: Entre la innovacién y la negacion.
Nueva York: Semiotext(e).



lll. ELPOSTANARQUISMO DESDE UNA PERSPECTIVA
MARXISTA

Simén Choat v/
Prefacio

Los postanarquistas han tendido a retratar el marxismo
como un anacronismo, tomando la supuesta redundancia

17 Simon Choat es profesor de Politica y Relaciones Internacionales en la
Universidad de Kingston, Reino Unido, y anteriormente impartié docencia
en la Universidad Queen Mary de Londres y la Universidad de Reading. Su
investigacion se centra en Marx y la filosofia francesa de finales del siglo
XX, especialmente en Althusser, Foucault, Derrida, Deleuze, Lyotard y
Baudrillard. Su libro Marx a través del postestructuralismo fue publicado en
2010 por Continuum.



del marxismo como punto de partida para su revitalizaciéon
del anarquismo clasico a través del postestructuralismo. Las
evaluaciones criticas del postanarquismo hasta la fecha no
han logrado cuestionar esta representacion del marxismo.
Esto es lamentable, sostengo, porque el marxismo
desempeina una funcién importante dentro del proyecto
postanarquista y porque permite que las caracterizaciones
postanarquistas del marxismo y el postestructuralismo
gueden sin cuestionar. La primera parte de este articulo
describe el papel del marxismo en el postanarquismo, antes
de examinar las conexiones entre el postestructuralismo vy el
marxismo: sostengo que la obra de Marx anticipa los
conceptos postestructuralistas de poder y subjetividad. El
objetivo de este articulo no es ofrecer una critica marxista
del postanarquismo, sino establecer la misma relevancia
tanto del anarquismo como del marxismo para el
pensamiento y la practica politica contemporaneos.

Introduccion

El intento postanarquista de revitalizar el anarquismo
clasico reinterpretandolo desde la perspectiva del
postestructuralismo no ha quedado exento de criticas. Los
criticos han cuestionado tanto I|a relevancia del
postestructuralismo para el pensamiento anarquista como
la precision de las interpretaciones postanarquistas del



anarquismo clasico. Estas preguntas, a su vez, plantean
cuestiones mas amplias sobre el impacto del
postestructuralismo, la direccion y la importancia del
anarquismo contemporaneo, y las relaciones entre teoria y
practica. Sin embargo, un elemento que ha permanecido en
gran medida sin cuestionar es el lugar del marxismo dentro
del postanarquismo. Esto es quizas comprensible: es de
esperar que no todos acepten una perspectiva marxista
sobre el postanarquismo; de hecho, posiblemente sea lo
ultimo que desean algunos anarquistas. Cuando los
marxistas han intervenido en debates sobre el anarquismo,
a menudo han adoptado el tono condescendiente y
autoritario que el propio Marx empled al tratar con Bakunin,
Proudhon, etc.: el anarquismo ha sido ridiculizado por los
marxistas como una creencia ingenua o utodpica que no
comprende las condiciones actuales y se ve obligada a
recurrir a un voluntarismo burdo como base de su accién
politica. Sin embargo, no pretendo extender este desprecio
condescendiente del anarquismo al postanarquismo; al
contrario, sostengo que los postanarquistas se han
apresurado a desestimar el marxismo.

La falta de atencion que se ha prestado al papel del
marxismo dentro del postanarquismo es preocupante por al
menos dos razones. En primer lugar, eclipsa hasta qué punto
—como argumentaré mas adelante— la oposicion al
marxismo es un componente clave del proyecto
postanarquista. Por lo tanto, el marxismo no se presenta



agui como una perspectiva ajena desde la cual se pueda
medir el postanarquismo, sino como un elemento
significativo, pero poco discutido, del propio
postanarquismo. En segundo lugar, la aceptacion acritica de
las evaluaciones postanarquistas del marxismo oscurece el
hecho de que este aun tiene mucho que ofrecer: el
marxismo, sostengo, ha sido representado injustamente por
el postanarquismo. Este desafio a la comprension del
marxismo por parte del postanarquismo no debe
confundirse con una critica marxista del postanarquismo.
Hay mucho que respetar en el postanarquismo, y su intento
de vincular la teoria postestructuralista contemporanea con
las corrientes radicales de pensamiento del siglo XIX es
admirable: el problema es que l|a reevaluacion del
anarquismo clasico por parte del postanarquismo se
produce a expensas del marxismo. Mi objetivo no es
prolongar ni reavivar la disputa entre anarquistas vy
marxistas que ya se extiende a lo largo de tres siglos, sino
mas bien reivindicar la importancia tanto del anarquismo
como del marxismo para el pensamiento y la practica
politica contemporaneos. Por lo tanto, se trata de un
compromiso marxista con una corriente del anarquismo que
se ofrece con un espiritu de reconciliacion mas que de
denuncia. Lo que sigue no pretende ser un analisis
exhaustivo de las relaciones entre el postanarquismo y el
marxismo: pretende abrir un area de estudio que hasta
ahora parece haber estado cerrada, y por lo tanto se ofrece
como una investigacion preliminar mas que como la ultima



palabra. Partiendo de la propia caracterizacion del
postanarquismo del postestructuralismo como una teoria
gue reconceptualiza el poder y la subjetividad, reexaminaré
estos conceptos tal como aparecen en la obra de Marx,
cuestionando el rechazo del postanarquismo al marxismo y
su interpretacion del postestructuralismo. Empezaré, sin
embargo, examinando el lugar del marxismo dentro del
postanarquismo, delineando tres funciones clave que la
critica del marxismo desempena para el postanarquismo.

El lugar del marxismo dentro del postanarquismo

Aunque el numero de escritores y activistas que se
identifican como postanarquistas es relativamente
pequefio, se trata de una corriente de pensamiento
sorprendentemente variada. Las coordenadas basicas son
bastante claras: «la tesis central del postanarquismo es que
la filosofia anarquista clasica debe tener en cuenta las
nuevas direcciones teodricas y los fenomenos culturales, en
particular la posmodernidad y el postestructuralismo»
(Newman, 2008: 101). Segun los postanarquistas, el
postestructuralismo puede entenderse como una
radicalizacion del anarquismo clasico, lo que significa que el
postestructuralismo se inscribe en la tradicion del
anarquismo clasico y que puede actuar como remedio a las



fallas y defectos del anarquismo clasico sin traicionar su
espiritu ni sus objetivos. Pero esto plantea dos preguntas
obvias: équé se entiende por «postestructuralismo» y qué se
entiende por «anarquismo clasico»? No es insignificante que
los principales representantes de este proyecto le hayan
dado un nombre diferente: Saul Newman se refiere al
postanarquismo, Todd May al anarquismo
postestructuralista y Lewis Call al anarquismo posmoderno.
Estas diferentes etiquetas reflejan en parte el desacuerdo
sobre a quién se puede denominar «postestructuralista».
Por ejemplo, Jacques Lacan desempefia un papel importante
en el postanarquismo de Newman, pero ni May ni Call lo
mencionan. Problemas similares surgen ante los intentos de
definir el «xanarquismo cldsico», una categoria notoriamente
elusiva. é¢Quiénes eran los anarquistas clasicos y en qué
creian? Para Newman (2005: 3), Max Stirner es una especie
de «protopostestructuralista», mientras que Call y May
apenas lo mencionan.

Estos desacuerdos sobre definiciones y personal, por
supuesto, no son especificos del postanarquismo: es dificil
trazar los limites de cualquier movimiento intelectual, pero
en particular de aquellos tan fluidos como el
postestructuralismo y el anarquismo clasico; dificultades
que cualquiera enfrentara, sea postanarquista o no!é. A su
vez, esta fluidez no es un defecto ni del postestructuralismo

18 A pesar de estas dificultades, para mayor coherencia y claridad me referiré
a lo largo de este ensayo al “postestructuralismo” y al “postanarquismo”.



ni del anarquismo clasico: una de las grandes fortalezas de
ambas corrientes de pensamiento es su variedad vy
profundidad. Tampoco pretendo sugerir que el proyecto
postanarquista sea incoherente desde el principio, ni que los
postanarquistas no definan adecuadamente sus términos:
en general, todos se esmeran en explicar qué entienden por
postestructuralismo y anarquismo clasico, y ellos mismos
llaman la atencion sobre las dificultades que he descrito. Lo
unico que pretendo argumentar aqui es que es dificil definir
un movimiento en referencia a corrientes intelectuales tan
nebulosas como el postestructuralismo y el anarquismo
clasico, o, al menos, dificil definirlo solo en referencia a
estas. Decir que el postanarquismo es (por ejemplo)
anarquismo clasico filtrado a través del postestructuralismo
no nos dice mucho sobre lo que significa ser postanarquista.
Por supuesto, este contenido faltante se profundiza en los
estudios detallados realizados por los postanarquistas, pero
estos estudios detallados difieren de un postanarquista a
otro. Si atribuimos algun tipo de unidad al postanarquismo,
debemos considerar otros factores, uno de los cuales,
sostengo, es una oposicion comun al marxismo. Esta es,
entonces, la primera funciéon del marxismo dentro del
postanarquismo, de tres roles que identificaré: ayudar a dar
coherencia al proyecto postanarquista. Aunque pueden
inspirarse en diferentes pensadores y buscar combinar el
anarquismo y el postestructuralismo de diversas maneras,
los postanarquistas estan unidos en su rechazo al marxismo.
Incluso podria decirse que el (supuesto) fracaso del



marxismo es la principal motivaciéon detras de todo el
proyecto postanarquista. Se afirma que el marxismo esta en
decadencia terminal: los problemas de explotacion vy
opresion que el marxismo intentd abordar, sin embargo, no
han desaparecido (y, de hecho, se han intensificado). De ahi
la necesidad, segun el postanarquismo, de redescubrir y
desarrollar vias alternativas para el pensamiento y la
practica radicales. El problema con el marxismo, segun el
postanarquismo, no es tanto que ya no sea capaz de
proporcionar los recursos criticos adecuados, sino que
nunca pudo hacerlo: no es que el marxismo esté obsoleto o
haya tomado un rumbo equivocado en algun momento, sino
gue desde el principio estaba en el camino equivocado. En
términos de May, el marxismo es una filosofia «estratégica»
mas que «tactica»: su analisis se centra en una problematica
central y apunta a un unico objetivo. Para el marxismo, «hay
un solo enemigo: el capitalismo» (May, 1994: 26). Como
todas las filosofias estratégicas, el marxismo es reductivo:
existe una uUnica fuente de opresiéon (el capitalismo), una
Unica teoria capaz de comprenderla con precision (el
marxismo) y un Unico agente de lucha posible (el
proletariado, guiado por un partido de vanguardia). Las
filosofias tacticas, en cambio, reconocen que no existe un
unico foco de opresion y que la resistencia debe
materializarse en anadlisis e intervenciones locales vy
especificos. Por lo tanto, el marxismo es reductivo en dos
sentidos, argumentan los postanarquistas: reduce el alcance
del analisis politico al centrarse Unicamente en las relaciones



econdmicas capitalistas, y reduce la politica a la economia,
eclipsandola por completo. En términos que May toma
prestados de Jacques Ranciere, el marxismo es una forma de
«metapolitica»: la auténtica verdad de la politica reside en
las relaciones econdmicas, y las instituciones e ideologias
politicas simplemente ocultan esa verdad (May, 2008: 44—
5).

Los postanarquistas afirman que, hasta cierto punto, el
anarquismo clasico comparte estos problemas con el
marxismo, aunque de forma diferente: mientras que el
reduccionismo del marxismo se manifiesta como un afan por
interpretarlo todo en términos de relaciones econdmicas, el
anarquismo realiza una reduccidn estatista mas que
econdmica, tendiendo a caer en un analisis centrado en el
Estado como principal foco de poder. Sin embargo, en el
anarquismo, esta tendencia entra en tension con otra: el
anarquismo oscila entre el pensamiento estratégico y el
tactico. Aunque se centra en el Estado, el anarquismo clasico
reconoce la existencia de muchos otros ambitos de podery
aboga por luchas de resistencia diversas y especificas a
pequefa escala contra el poder dondequiera que se
manifieste. Esta ambivalencia marca la ventaja del
anarquismo clasico sobre el marxismo: a pesar de sus
defectos, el anarquismo clasico ha avanzado en el analisis
del poder, convirtiéndolo en una via mas adecuada para la
politica contemporanea que el marxismo. Esto nos lleva al
segundo papel del marxismo dentro del postanarquismo



qgue podemos identificar: el rechazo del marxismo ofrece un
vinculo con el anarquismo clasico.

Como hemos visto, el anarquismo clasico es en si mismo
una corriente de pensamiento diversa y fluida: en muchos
sentidos, es mas facil definirlo por referencia a aquello a lo
gue se opone que por lo que defiende. Newman (2005: 33),
por ejemplo, sugiere que los anarquistas estan unidos por
«una critica fundamental y el rechazo a la autoridad politica
en todas sus formas». Es el rechazo a la autoridad vy la
representacion  politicas (especialmente, pero no
exclusivamente, en la forma del Estado), mas que cualquier
programa politico positivo que defina una vision alternativa
de la sociedad, lo que constituye quizas la caracteristica
clave del pensamiento anarquista clasico. Esto no significa
qgue los anarquistas no hayan reflexionado sobre cémo
deberia organizarse una sociedad sin Estado; al contrario,
han ofrecido una gama increiblemente diversa de visiones
sobre como podrian organizarse las sociedades sin Estado.
Pero es precisamente la diversidad de estas visiones lo que
los convierte en malos candidatos si buscamos lo que une a
los anarquistas clasicos. El hilo conductor que une a los
anarquistas no es un programa politico uniforme, sino una
oposicion comun a la autoridad politica'®. El anarquismo
clasico puede definirse no solo como una oposicion a la

19 Muchos anarquistas se han definido en estos términos. Piénsese en la
respuesta de Proudhon a la pregunta «;Qué pondras en lugar del Estado?»:
«Naday» (Proudhon citado en Rocker, 1937).



autoridad, sino también como oposicion a otras ideologias
politicas, en particular al marxismo. Los anarquistas son
antiautoritarios, podriamos decir incluso, porque no son
marxistas. Esto no pretende denigrar la originalidad del
pensamiento anarquista —sugerir que solo puede ser una
palida sombra del marxismo y definirse en funcion de este,
sino simplemente destacar que una forma de aislar la
identidad del pensamiento anarquista es distinguirlo del
marxismo. Hay muchos puntos en comun entre marxistas y
anarquistas en la lucha por una sociedad sin Estado, libre de
la explotacion econdmica y la opresion politica, e
historicamente |la mayoria de los anarquistas han sido
comunistas (con obvias e importantes excepciones como
Stirner). Pero los anarquistas se han distanciado de las
estrategias organizativas y revolucionarias del marxismo:
para el anarquismo clasico, Marx es uno de esos
«revolucionarios doctrinarios» identificados por Bakunin
(1990: 137), «cuyo objetivo es derrocar los gobiernos y
regimenes existentes para crear sus propias dictaduras
sobre sus ruinas». Los anarquistas clasicos han argumentado
gue el reduccionismo econdmico del marxismo es peligroso
al menos en dos sentidos. En primer lugar, al plantear el
Estado como un mero reflejo de las relaciones econdmicas,
no reconoce gue este es una fuente de poder por derecho
propio, por lo que incluso un supuesto «estado obrero»
resultara opresivo. En segundo lugar, la identificacion del
ambito econédmico como el lugar clave de la opresion facilita
el surgimiento de un partido de vanguardia distante de las



masas oprimidas, un punto bien planteado por May en
algunos comentarios criticos sobre el marxismo: "Si el lugar
fundamental de la opresion se encuentra en la economia, tal
vez les corresponda a aquellos que son expertos en analisis
econdmico asumir la tarea de dirigir la revolucion" (May,
2008: 80).

Estas objeciones del anarquismo clasico al marxismo
anticipan las formuladas por los postanarquistas, quienes a
su vez han identificado las fortalezas del anarquismo clasico
en contraste explicito con el marxismo. Mientras que el
marxismo es supuestamente reduccionista en términos
economicos, considerando todo poder como una mera
expresion de la dominacién de clase, los postanarquistas
argumentan que el anarquismo clasico entendid
correctamente que el poder debe analizarse en si mismo:
irreductibles al funcionamiento de la economia, las
relaciones de poder existen en toda la sociedad y deben
analizarse en su especificidad, sin referencia a un modelo
uniforme de dominacidon. Mientras que el marxismo (segun
se afirma) privilegia a ciertos actores politicos, identificando
a la clase obrera industrial como el Unico instrumento
posible de transformacion politica, debido a su lugar Unico
dentro del unico tipo de relaciones de poder que realmente
importan para el marxismo, a saber, la relacion de
explotacion entre el trabajo y el capital, el anarquismo
clasico, en cambio, no limita el potencial revolucionario a
una sola clase, sino que apoya a agentes descartados por



Marx, como el campesinado y el lumpenproletariado. Si el
marxismo privilegia no solo a un actor revolucionario en
particular, sino también una via especifica hacia Ia
revolucion, apoyando a un partido autoritario vy
proponiendo la dictadura del proletariado, el anarquismo
clasico, en cambio, se opone sistematicamente a todas las
formas de Estado y a todas las jerarquias, incluidas las del
partido. Por lo tanto, en gran medida, la actitud
postanarquista hacia el marxismo replica las criticas
anarquistas habituales al marxismo, centradas en su analisis
supuestamente reductivo de la situacion politica y sus
estructuras organizativas autoritarias. El rechazo del
marxismo situa al postanarquismo firmemente en la
tradicion anarquista.

Donde el postanarquismo va mas alla de estas criticas
habituales, se basa en el postestructuralismo, lo que nos
lleva al tercer papel que el marxismo desempefia dentro del
postanarquismo: proporciona un punto de encuentro con el
postestructuralismo. Los postanarquistas ven en el
postestructuralismo un modelo para su propio
antimarxismo. El  postanarquismo identifica  dos
caracteristicas clave del postestructuralismo. En primer
lugar, es antihumanista: en lugar de tomar al sujeto humano
como algo dado, revela las practicas textuales y materiales
gue lo constituyen. Como lo expresa May (1994: 75): «Si el
pensamiento politico postestructuralista pudiera resumirse
en una sola prescripcion, seria que la teoria politica radical,



para lograr algo, debe abandonar el humanismo en todas sus
formas». En segundo lugar, se argumenta que el
postestructuralismo replantea el concepto y el analisis del
poder: el objetivo ya no es establecer los limites legitimos
del poder, poniendo limites entre el individuo y el Estado,
sino demostrar que el poder es coextensivo a las relaciones
sociales, actuando no solo para suprimir a un sujeto
preexistente, sino también, y mas fundamentalmente, para
constituir sujetos en primer lugar. Por lo tanto, el poder y la
subjetividad estan intimamente vinculados en el
pensamiento postestructuralista. Los postanarquistas
contrastan esto con el pensamiento marxista, donde el
poder y la subjetividad también estan vinculados, pero de
una manera muy diferente: en lugar de un poder productivo
gue constituye la subjetividad, el marxismo concibe un
poder represivo que constrife nuestra naturaleza esencial
como sujetos humanos.

Esta vision del poder y la subjetividad, argumentan los
postanarquistas, no es exclusiva del marxismo: es
compartida por muchas filosofias que surgieron de la
llustracion, incluido el anarquismo clasico. «Al igual que el
marxismo y la mayoria de las demas formas de pensamiento
radical del siglo XIX, el anarquismo clasico pretende liberar
algun tipo de esencia humana auténtica que supuestamente
ha sido reprimida por el capitalismo y/o el Estado» (Call,
2002: 14-15). Aunque puede ampliar el alcance del poder,
los anarquistas clasicos aun consideran la subjetividad como



algo dado y el poder como opresivo: al igual que el
marxismo, argumentan los postanarquistas, el anarquismo
clasico postula una nocion de la naturaleza humana que
actua como un estandar mediante el cual se pueden criticar
las formas de poder y explica la existencia de resistencia al
poder. En el anarquismo clasico (se argumenta), la relacion
entre sujeto y poder se formula como una oposicion entre
dos polos, con la naturalidad del sujeto humano dentro de
una comunidad organica por un lado y el poder artificial del
Estado por el otro. Segun los postanarquistas, el
postestructuralismo trasciende tanto al marxismo como al
anarquismo clasico. Sin embargo, el anarquismo clasico, al
empezar al menos a repensar el poder —ampliando el ambito
de analisis mas alla del Estado y la economia—, conserva su
relevancia contemporanea, algo que el marxismo no logra.
Un «ethos antiautoritario» compartido (Newman, 2007:
194) convierte al anarquismo cldsico y al
postestructuralismo en aliados adecuados, mientras que el
marxismo se descarta por incompatible con el
postestructuralismo. De hecho, se argumenta que, en gran
medida, el postestructuralismo se desarrollé en contra del
marxismo: «los pensadores de esta tradicion —incluidos
Foucault, Lyotard y Deleuze— estuvieron profundamente
influenciados por la experiencia politica de Mayo del 68 y se
volvieron criticos de lo que consideraban la ldgica
totalizadora y universalizadora de la teoria marxista»
(Newman, 2007: 3). Si bien el anarquismo aun tiene algo que
ensenarnos, el marxismo «no es lo suficientemente radical



como para afrontar adecuadamente las exigencias de la
condicion posmoderna» (Call, 2002: 6). Por lo tanto, una
oposicion al marxismo proporciona al postanarquismo un
punto de contacto con el postestructuralismo. Es cierto que
esta representacion del postestructuralismo como una
teoria antimarxista suele ser una suposicion implicita o poco
desarrollada en los escritos postanarquistas, pero esto se
debe quizas a la escasa fundamentacion textual de esta
afirmacion: como veremos a continuacion, si se analiza lo
qgue los postestructuralistas dicen sobre Marx, se puede
observar que estan muy lejos de ser antimarxistas.

Postestructuralismo y marxismo

La critica del marxismo desempena, por tanto, una funcion
clave en el postanarquismo: dota de coherencia a todo el
proyecto, proporciona continuidad con el anarquismo
clasico y ayuda a conectar el postanarquismo con el
postestructuralismo. Por ello, es notable la poca atencion
gue se ha prestado a la critica postanarquista del marxismo.
La razén de esta falta de atencion, creo, radica en que, si
bien el pensamiento postanarquista ha generado un debate
animado, hasta ahora este se ha limitado en gran medida a
la comunidad anarquista. Es improbable que un anarquista
cuestione la critica del postanarquismo al marxismo porque,
como hemos visto, dicha critica refleja en gran medida las



acusaciones anarquistas habituales contra el marxismo. Las
acusaciones de reduccionismo y autoritarismo que el
postanarquismo lanza contra el marxismo son, en efecto, las
mismas que dirigieron al marxismo los anarquistas del siglo
XIX: se han recibido desde hace tiempo como verdades
evidentes dentro de la comunidad anarquistay, por lo tanto,
no requieren mayor debate. Pero équé hay de las
acusaciones adicionales que el postanarquismo lanza contra
el marxismo? Estas complementan la critica anarquista
estandar al marxismo con una critica al esencialismo
ilustrado del marxismo. No se puede afirmar que los
anarquistas hayan guardado silencio sobre estas
acusaciones porque simplemente reproducen las criticas
anarquistas clasicas al marxismo. éPor qué, entonces, se ha
hecho tan poco comentario? La respuesta es clara: se debe
a que cuando se introducen estas acusaciones de
esencialismo, los términos del debate cambian por
completo, pues se aplican igualmente al anarquismo clasico.
Es mas, puede decirse que los postanarquistas las dirigen
principalmente al anarquismo clasico y, en cierto sentido,
solo se aplican secundariamente al marxismo (que ya ha sido
condenado por razones distintas). Por lo tanto, los
comentaristas anarquistas se han interesado mucho mas en
la aplicacién vy la relevancia de esta critica del esencialismo
al anarquismo, en parte porque no tienen ningun interés en
defender el marxismo contra las acusaciones de
esencialismo y si en defender el anarquismo, y en parte



porque estas acusaciones las dirigen principalmente los
propios postanarquistas al anarquismo.

El resultado es que la discusion critica del postanarquismo
hasta ahora se ha centrado en su comprension e
interpretacion del anarquismo clasico. Varios comentaristas
han argumentado que la tradicion anarquista ha sido
representada de manera injusta y enganosa: el anarquismo,
se argumenta, es una tradicion mucho mas variada de lo que
afirma el postanarquismo, y mucho menos apegada a las
filosofias esencialistas y humanistas. Esto ha llevado a
algunos a concluir que el anarquismo ya tiene mas en comun
con el postestructuralismo de lo que se ha reconocido, e
incluso que el postestructuralismo podria tener algo que
aprender del anarquismo?°. Sin embargo, con muy pocas
excepciones, hay silencio sobre la representacion del
marxismo en el postanarquismo?*. Sin embargo, si bien esta
negligencia es comprensible, también es desafortunada. A la
luz del analisis ofrecido anteriormente, se puede decir que
el efecto es triple: borra lo que es un elemento clave del
postanarquismo; permite que sus criticas al marxismo
qgueden sin respuesta; y caracteriza errdneamente al

20 Para argumentos de este tipo, véanse Cohn (2002), Cohn y Wilbur (s.f.)
y Antliff (2007). Para evaluaciones criticas del posanarquismo desde una
postura mucho mas afin al posestructuralismo, véanse Jun (2007) y Glavin

(2004).

21 Una de esas excepciones es Benjamin Franks (2007), quien si bien revisa
algunas de las criticas anarquistas comunes al postanarquismo también
ofrece una breve defensa de Marx y la politica de clases.



posestructuralismo. Ya he intentado refutar el primero,
demostrando el lugar del marxismo dentro del
posanarquismo. Quedan por cuestionar los dos efectos
restantes. Comenzaré esta tarea considerando brevemente
el lugar del marxismo dentro del posestructuralismo, antes
de analizar con mas detalle la obra del propio Marx.

Una razén por la que podriamos sospechar de la alineacion
del anarquismo vy el postestructuralismo en detrimento del
marxismo es que incluso un vistazo rapido a la obra de los
principales pensadores del postestructuralismo sugiere que
estaban mucho mas involucrados con la tradicion marxista
gue con la anarquista. Es dificil encontrar referencias a
pensadores anarquistas clasicos en los escritos de autores
postestructuralistas. Cuando se mencionan anarquistas
clasicos, las referencias no suelen ser favorables. En su libro
Nietzsche y la filosofia, por ejemplo, Deleuze elogia
modestamente a Max Stirner. Pero, en ultima instancia,
Deleuze concluye que Stirner es el pensador que revela el
nihilismo en el corazén del pensamiento dialéctico. Dado
gue la dialéctica es el objetivo central de Nietzsche y la
filosofia, esto dificilmente equivale a un respaldo a la
postura de Stirner: «precisamente porque Stirner todavia
piensa como un dialéctico, porque no se libera de las
categorias de propiedad, alienacion y su supresion, se arroja
a la nada que excava bajo los escalones de la dialéctica»



(Deleuze, 1983: 163)?%. Stirner también aparece en Los
espectros de Marx de Derrida. En un analisis sutil e
intrigante, Derrida argumenta que Stirner y Marx estan
unidos en una polémica comun contra «el espectro» (una
figura utilizada por Derrida para indicar aquello que no
puede explicarse en la ontologia clasica). Derrida
deconstruye tanto a Stirner como a Marx, intentando
demostrar que ambos permanecen aferrados a una
ontologia metafisica. Pero el enfoque de este analisis —que,
al fin y al cabo, se encuentra en un libro sobre Marx— es la
critica a Stirner que se encuentra en La ideologia alemana:
Stirner solo se menciona en la medida en que puede arrojar
luz sobre Marx. Encontrariamos algo similar si
examinaramos los escritos de otros posestructuralistas:
donde aparecen pensadores anarquistas clasicos, es solo de
pasada; ciertamente no hay un compromiso sostenido con
la tradicidn anarquista.

Cabe prever dos posibles objeciones. En primer lugar, se
podria argumentar que la ausencia de referencias a
pensadores anarquistas clasicos en el pensamiento
postestructuralista no invalida el intento postanarquista de

22 Las conclusiones de Deleuze contrastan marcadamente con los intentos
postanarquistas de reivindicar a Stirner como precursor del
postestructuralismo: véanse Koch (1997) y Newman (2001, capitulo 3; 2005,
capitulo 4). Es cierto que en Nietzsche y la filosofia, Deleuze es algo
ambiguo sobre la relacion de Marx con la dialéctica, pero su uso de Marx en
otros textos demuestra sin duda que encuentra en Marx algo mas alla de la
dialéctica.



vincular el anarquismo clasico con el postestructuralismo:
los postanarquistas no necesitan afirmar que el
postestructuralismo haya sido influenciado directamente
por el anarquismo clasico, sino que podrian formar una
alianza entre ambos, basandose en afinidades tedricas mas
qgue en citas explicitas. Acepto este argumento, pero en
cierto sentido no es relevante para mi tesis: no afirmo que
el intento de vincular el postestructuralismo con el
anarquismo clasico sea erroneo, sino que es erroneo
intentar establecer este vinculo a expensas del marxismo. Si
vale la pena investigar las conexiones entre el anarquismo
clasico y el postestructuralismo, aunque no existan
conexiones explicitas —porque los postestructuralistas
tienen poco que decir sobre el anarquismo clasico-,
entonces me parece que sin duda vale la pena investigar las
posibles conexiones entre el marxismo vy el
postestructuralismo, precisamente porque los
postestructuralistas tienen mucho que decir sobre Marx.
Esto nos lleva, sin embargo, a una segunda posible
respuesta. Podria argumentarse que la presencia de Marx en
los escritos postestructuralistas, lejos de indicar una
fidelidad a Marx entre los pensadores postestructuralistas,
es testimonio unicamente de una actitud critica: se cita a
Marx solo para rechazarlo. Este argumento tiene cierta
validez. Es evidente que el postestructuralismo se
desarrolld, en muchos sentidos, en oposicion al marxismo.
En parte, esto fue una respuesta a la situacion politica
concreta. El Partido Comunista Francés tuvo, en el mejor de



los casos, un historial politico desigual: rigidamente pro—
Moscu, brindd un apoyo limitado al imperialismo francés en
Asia y Africa y no apoyd las revueltas obrero—estudiantiles
de Mayo de 1968. Al intentar formular nuevos modelos de
teoria y practica, los pensadores postestructuralistas
tendieron, por lo tanto, a distanciarse conscientemente de
las formas institucionales del marxismo existentes en
Francia a mediados del siglo XX. Ademas, este
distanciamiento no fue solo resultado de exigencias politicas
pragmaticas: es evidente que existian razones teoricas
sustanciales para alejarse del marxismo. La subversion
postestructuralista de las formas de pensamiento
reduccionistas, teleolégicas y dialécticas implicd
necesariamente subvertir ciertas versiones del marxismo, en
particular la version propuesta por el PCF.

Pero aunque el postestructuralismo se desarrollo en
oposicion a ciertas formas de marxismo, esta oposicion no
debe confundirse con un rechazo rotundo de todos los
marxismos, y menos aun del propio Marx. De nuevo, incluso
un vistazo superficial a las obras de los principales
pensadores del postestructuralismo indicaria cuan lejos
estaban de rechazar a Marx. Es bien sabido que el ultimo
libro (inacabado) de Deleuze iba a ser sobre la Grandeur de
Marx (Deleuze, 1995: 51), y los dos volumenes de Capitalism
and Schizophrenia que coescribidé con Félix Guattari estan
saturados de conceptos marxistas. En Espectros de Marx,
Derrida no deja de afirmar la relevancia contemporanea de



Marx; mas que un simple reconocimiento de la profunda
influencia de Marx en el presente, el llamado de Derrida es
a un Marx politico, "para evitar que prevalezca un retorno
filosofico—filolégico a Marx" (Derrida, 1994: 32)%3. Incluso
Foucault, quien a menudo parece desviarse de su camino
para menospreciar el marxismo, es cuidadoso al enfatizar
qgue si bien gran parte de su obra subvierte los conceptos
marxistas tradicionales, no obstante continua recurriendo al
propio Marx: "Cito a Marx sin decirlo, sin comillas, y como la
gente es incapaz de reconocer los textos de Marx, se piensa
gue soy alguien que no cita a Marx" (Foucault, 1980: 52).
Estos breves extractos, por supuesto, no sustituyen un
analisis detallado del lugar del marxismo dentro del
postestructuralismo, que esta mas alla del alcance de este
trabajo. Pero si comienzan a complicar la narrativa
postanarquista. Sin embargo, en lugar de intentar establecer
mas alla de toda duda que todos los postestructuralistas
estan en deuda con Marx, quiero pensar en lo que el
postestructuralismo podria haber visto en Marx. Para ello,
nos basaremos en la propia caracterizacion del
postestructuralismo por parte del postanarquismo e
interrogaremos las perspectivas de Marx sobre el podery la
subjetividad. Nos centraremos en Marx no porque sea la
piedra de toque de la teoria marxista «verdadera», sino

23 Si Derrida tiene éxito en su objetivo, o si €l mismo solo reproduce un
Marx "filosofico—filologico", es una cuestion aparte: la cuestion es que, lejos
de rechazar a Marx, Derrida afirma explicitamente su relevancia politica y
filosofica contemporanea.



porqgue es el pensador mas innovador e importante del
marxismo.

Poder y subjetividad en el marxismo

Como bien han afirmado los postanarquistas, el
postestructuralismo ofrece una forma radicalmente nueva
de entender el poder. Existen quizas dos elementos clave en
la reconceptualizacion postestructuralista del poder. En
primer lugar, en lugar de emanar de una unica fuente central
(como el Estado o la burguesia), el poder esta en todas
partes, porque todos participamos en relaciones de poder.
Esto significa que las relaciones de poder deben analizarse
en su especificidad, a nivel local, y sin referencia a un modelo
homogéneo. En segundo lugar, en lugar de reprimir una
esencia dada, el poder constituye al propio sujeto al que se
aplica. En su busqueda de precursores del
postestructuralismo dentro de la tradicion anarquista
clasica, los postanarquistas han tendido a centrarse en el
primero de estos elementos: si bien los anarquistas clasicos
consideraban el poder como represivo mas que constitutivo,
lograron grandes avances en el debilitamiento de la idea de
qgue el poder surge de una unica fuente. Los postanarquistas
reconocen que existe una tendencia en el pensamiento
anarquista clasico a centrarse en el Estado como el centro



del poder. Pero, en primer lugar, esto se considera un
avance respecto al marxismo, pues desenmascara el poder
politico en si mismo en lugar de subordinarlo a la economia.
Ademads, esta tendencia esta en tensidn con el
reconocimiento, entre los anarquistas clasicos, de que
existen numerosos ambitos de poder (clerical, educativo,
familiar, etc.) que deben ser criticados en sus propios
términos. Es desde esta perspectiva que el postanarquismo
ve la propia teoria del poder del marxismo: el marxismo se
juzga segun su capacidad para seguir el reconocimiento del
anarquismo clasico de la naturaleza descentralizada vy
autonoma del poder politico. Para May, la historia del
marxismo en el siglo XX es la historia de una corriente de
pensamiento que ofrecia explicaciones cada vez mas
refinadas del poder, pero que, en ultima instancia, nunca
pudo escapar de sus propias premisas reduccionistas. De
esta manera, «el marxismo, al lidiar con sucesivas
decepciones, siguido reformulandose de maneras que se
acercaban cada vez mas a la perspectiva adoptada por el
anarquismo, aunque nunca coincidian del todo con ella»
(May, 1994: 18). Newman, por otro lado, ve en la propia
obra de Marx el potencial para una explicacion no
reduccionista del poder: en El Dieciocho Brumario
encontramos los inicios de una teoria de la especificidad del
poder politico, irreductible a factores econdmicos. Sin
embargo, al igual que May, Newman sugiere que el
marxismo permanecio atado a sus propios limites: «dentro
de la teoria del bonapartismo [de Marx] se encuentran las



bases tedricas para una “ruptura epistemoldgica” con el
propio marxismo». En otras palabras, el marxismo mismo
nunca pudo alcanzar plenamente su potencial conceptual:
fue el anarquismo clasico el que «llevd la teoria del
bonapartismo a su conclusion légica y fue capaz de
desarrollar un concepto del Estado soberano como un lugar
especificoy autéonomo de poder, irreductible a las relaciones
econdmicas capitalistas» (Newman, 2004: 37). Asi, segun el
postanarquismo, el anarquismo clasico esta, por asi decirlo,
a medio camino entre el marxismo y el postestructuralismo:
amplia y profundiza el analisis del poder mas alla de lo que
el marxismo es capaz de hacer, pero aun no alcanza las
comprensiones sobre el poder desarrolladas por el
postestructuralismo.

Este analisis del postanarquismo no es del todo incorrecto:
desde una perspectiva postestructuralista, el concepto
marxista de poder presenta claramente varias deficiencias.
En la teoria marxista, «poder» tiende a referirse a una
propiedad que una clase utiliza para oprimir a otra: bajo el
capitalismo, el poder pertenece a la burguesia y se ejerce
represivamente a través del Estado. No es de extrafiar que
Foucault, por ejemplo, critique el «economicismo» de la
vision marxista del poder: parece que en el marxismo el
poder nunca se analiza en si mismo, sino solo en la medida
en gue mantiene relaciones econdmicas de dominacion
(Foucault, 1980: 88). Pero el panorama es mas complejo,
pues en la obra de Marx encontramos un analisis del poder



mucho mas cercano al postestructuralismo. Al igual que los
postanarquistas, Marx cree que los anarquistas clasicos se
centran demasiado en el Estado. Mientras que para el
postanarquismo este enfoque en el Estado implica descuidar
otras formas de poder en la sociedad, para Marx implica
descuidar las condiciones econdmicas (reprende a Bakunin
por esta falla, por ejemplo [Marx, 1989: 506]). Pero al
enfatizar las condiciones econdmicas sobre el Estado, Marx
no esta reduciendo el poder politico a la economia, en una
medida equivalente a la tendencia del anarquismo clasico de
reducir el poder politico al Estado. La medida de Marx es
bastante diferente: esta ampliando el alcance del poder
politico, politizando areas de la vida que previamente se
habian caracterizado como apoliticas. Los economistas
politicos clasicos veian el mercado como un reino apolitico
de armonia natural opuesto a las artificialidades del Estado,
una postura no muy diferente a la distincion que hacia el
anarquismo clasico entre el orden natural de la sociedad y el
orden artificial del Estado. Marx, en cambio, demuestra que
los campos supuestamente neutrales de la produccidn, la
distribucion y el intercambio estan permeados por
relaciones de dominacion, expandiendo asi el analisis del
poder a ambitos que hasta entonces se consideraban ajenos
a la politica y socavando la ingenua distincion entre
naturalidad y artificialidad. De este modo, podria decirse
gue es Marx, y no el anarquismo clasico, quien parece
precursor del postestructuralismo. Sin embargo, Marx
parece anticipar de otra manera la vision postestructuralista



del poder. Al argumentar que el anarquismo clasico se
acerca mas a la vision postestructuralista del poder que el
marxismo, los postanarquistas se centran en un elemento de
esta vision: la idea de que el poder esta en todas partes, no
restringido a un solo lugar. Pero el aspecto mas novedoso de
la vision postestructuralista del poder es el segundo
elemento identificado anteriormente, a saber, laidea de que
el poder es constitutivo, y es aqui, en particular, donde el
marxismo anticipa el postestructuralismo. Pues Marx no se
limita a ampliar el alcance del poder, sino que inicia una
reconceptualizacion del «poder» mismo. Para apreciar
adecuadamente esta revolucion conceptual, debemos ahora
centrarnos en la otra caracteristica del postestructuralismo
resaltada por el postanarquismo: su descentramiento de la
subjetividad.

Asi como Marx, en muchos sentidos, permanece atado a
un concepto convencional de poder, también en muchos
sentidos permanece atado a una vision convencional de la
subjetividad. Esto es especialmente evidente en sus
primeros escritos, donde se encuentra una naturaleza
humana alienada que requiere liberacion: no cabe duda de
gue obras como los Manuscritos Economicos y Filosoficos se
inscriben en una problematica humanista. Sin embargo,
estemos o no de acuerdo con la postulacion de Althusser de
una «ruptura epistemolégica» en la obra de Marx, es
evidente que, aproximadamente a partir de 1845, se
produce un cambio en su obra: al menos, después de 1845,



podemos encontrar en ella los recursos para una lectura
alternativa: la posibilidad de un Marx no vinculado al
humanismo. Ya en las «Tesis sobre Feuerbach», «la esencia
del hombre» se desplaza al «conjunto de las relaciones
sociales» (Marx, 1976b: 4): en efecto, no existe esencia
humana, porque Marx muestra que lo que se consideraba
esencial es mutable e histéricamente contingente. Sin
embargo, Marx va mas alla. Newman (2001: 14) argumenta
acertadamente que wuna forma de distinguir el
posestructuralismo del estructuralismo es que, mientras
que este Ultimo disolvio al sujeto en una estructura
determinante, para el primero el sujeto se constituye, no
meramente disuelto o determinado. Esto es precisamente lo
gue Marx también demuestra: para Marx, el sujeto no es el
centro vacio y cambiante de una red de relaciones sociales;
para Marx, el sujeto es producido. Para apreciar este
aspecto de la obra de Marx, no deberiamos recurrir a El
Dieciocho Brumario ni a otras obras habitualmente
designadas como «escritos politicos», sino al mismo libro
gue tan a menudo se descarta por «economicista», es decir,
el primer volumen de E/ Capital.

La mayor parte de este libro se dedica a un analisis
concreto del funcionamiento del capitalismo en |Ia
manufacturay la gran industria, es decir, a lo que realmente
ocurre en talleres y fabricas. Un enfoque central de este
analisis es la manera en que el capitalismo crea los sujetos
gue necesita para operar: el capitalismo, tal como se



describe en El Capital, no reprime una esencia determinada
(como la capacidad humana para el trabajo creativo), sino
gue debe constituir a los sujetos sobre los que ejerce su
poder. Una de las condiciones esenciales del capitalismo es
una masa desposeida que no tiene nada que vender salvo su
fuerza de trabajo. La parte final de El Capital, sobre la
acumulacion primitiva, detalla las diversas maneras en que
dicha masa de trabajadores potenciales...

Se produjo: el cercamiento de tierras, la confiscacion de las
propiedades de la Iglesia, el desmonte de las Tierras Altas,
etc. Pero esta expropiacion en si misma no fue suficiente,
pues al principio simplemente cred6 masas de «mendigos,
ladrones y vagabundos» (Marx, 1976a: 896). Estas masas
luego necesitaron ser disciplinadas para ser utilizadas como
trabajadores asalariados. La seccion de Marx sobre la
acumulacion primitiva describe las «leyes grotescamente
terroristas» (Marx, 1976a: 899) que fueron necesarias
inicialmente para obligar a los expropiados a trabajar
asalariadamente, impidiéndoles ganarse la vida con la
mendicidad o el hurto menory, por lo tanto, dejandolos sin
otra opcion que vender su fuerza de trabajo. Pero una vez
establecido el modo de produccion capitalista, se necesita
un tipo diferente de disciplina: la «disciplina cuartelaria»
(Marx, 1976a: 549) de la fabrica.

No basta con que el proletariado se vea obligado por las
circunstancias econdmicas a vender su fuerza de trabajo al
capitalista: el trabajador necesita ser formado y moldeado



de ciertas maneras, para que se desarrolle «una clase obrera
qgue, por educaciéon, tradicion y habito, considere las
exigencias de ese modo de produccidon como leyes naturales
evidentes» (Marx, 1976a: 899). Ademas, a medida que el
capitalismo avanza, el tipo de sujeto requerido continua
cambiando. En las primeras etapas del capitalismo, solo
existe lo que Marx llama «subsuncion formal», en la que el
proceso de produccion capitalista «se apodera de un
proceso de trabajo existente, desarrollado por modos de
produccion diferentes y mas arcaicos» (Marx, 1976a: 1021).
Solo mas tarde llegamos a lo que Marx llama «subsuncion
real»: «surge ahora un modo de produccion
tecnologicamente y en otros aspectos especifico -la
produccion capitalista— que transforma la naturaleza del
proceso de trabajo y sus condiciones reales» (Marx, 1976a:
1034-5). La subsuncidn real se refiere no solo a un mayor
uso de una gama y numero cada vez mayores de maquinas,
sino al desarrollo de un tipo diferente de trabajador. El
objetivo del capitalista no puede ser reprimir una esencia
natural, ni siquiera simplemente adaptar al trabajador a las
exigencias y ritmos dictados por la maquina, sino, en cierto
sentido, crear un nuevo sujeto a partir del trabajador y la
maquina, aumentando el poder y las capacidades del
trabajador en lugar de reprimirlos.

El uso del poder disciplinario para crear un sujeto con
capacidades aumentadas: una descripcion que, por
supuesto, podria aplicarse tanto a Foucault como a Marx. No



sorprende, por lo tanto, que Foucault cite explicita y
repetidamente el Volumen | de El Capital en Vigilar y
castigar, y que ciertos pasajes de ambos libros sean
practicamente intercambiables?*. Contrariamente a las
afirmaciones postanarquistas, encontramos en Marx algo
muy similar a lo que encontramos en el postestructuralismo:
no un poder represivo que niega una naturaleza humana
esencial —como encontramos en el anarquismo clasico—,
sino un poder que opera generando diferentes posiciones de
sujeto. Esto no significa que Marx sea una especie de
protopostestructuralista, ni que los postestructuralistas
fueran en realidad marxistas disfrazados: persisten
diferencias clave. Newman (2001: 14) sugiere que el
postestructuralismo se distingue del estructuralismo no solo
por considerar al sujeto constituido y no determinado, sino
también porque «para los postestructuralistas, las fuerzas
qgue constituyen al sujeto no forman una estructura central
—como el capitalismo, por ejemplo—, sino que permanecen
descentralizadas y dispersas». Esta afirmacion no se adapta
facilmente a Marx, quien analiza la constitucion de Ia
subjetividad no solo dentro del capitalismo, sino, de forma
aun mas restringida, principalmente dentro de la fabrica. De
hecho, el anarquismo clasico capta mejor la naturaleza
descentralizada y dispersa del poder. Pero esto no hace mas
gue reforzar mi punto central: una politica contemporanea
basada en el postestructuralismo alcanzara su maximo

24 Para las referencias de Foucault a Marx en Vigilar y castigar, véase
Foucault (1977: 1634, 175, 221).



potencial si se nutre tanto del marxismo como del
anarquismo.

Conclusiones

He argumentado que el descuido de la actitud del
postanarquismo hacia el marxismo es perjudicial, ya que
pasa por alto el papel clave que este desempena dentro del
postanarquismoy porque perpetua malentendidos tanto del
postestructuralismo (caracterizado como antimarxista)
como del marxismo (caracterizado como un anacronismo
peligroso). Para contrarrestar este dano, he buscado
dilucidar el lugar del marxismo dentro del postanarquismoy
demostrar que, si buscamos precursores o aliados para el
postestructuralismo, el marxismo es un candidato tan viable
como el anarquismo clasico. Esto no debe interpretarse
como un intento marxista de colonizar otros campos de
pensamiento, una posibilidad que algunos postanarquistas
temen claramente: «Asi como eclipsé por completo al
anarquismo durante la lucha por el control de la Primera
Internacional durante el siglo XIX, el marxismo ahora intenta
eclipsar también al posmodernismo» (Call, 2002: 7). Mi
propodsito no ha sido simplemente revertir la postura
postanarquista, demostrando que es el marxismo el que
tiene relevancia contemporanea y el anarquismo el que
debe ser condenado como anacronismo. En cambio, he



intentado demostrar que el marxismo merece la misma
atencion que el anarquismo. Esto no implica una aprobacidén
acritica del marxismo, en la que lo tomamos tal como es e
incorporamos sus ideas tal como son. Al contrario, asi como
los postanarquistas argumentan que el postestructuralismo
puede ofrecer una relectura del anarquismo, cabe esperar
que el marxismo pueda transformarse mediante un
encuentro con el postestructuralismo. Esto implicara
necesariamente que se descarten muchos elementos del
marxismo, al escoger y seleccionar de la tradicion marxista.
Pero esto no deberia ser un problema; después de todo, este
enfoque selectivo es exactamente el que los propios
postanarquistas adoptan respecto al anarquismo clasico: al
rechazar el esencialismo residual del anarquismo clasico, el
postanarquismo encuentra, no obstante, algo mas valioso
en esta tradicion. Ademas, es un enfoque que encaja bien
con el postestructuralismo. Cuando los postestructuralistas
leen a Marx —o a cualquier otro pensador, de hecho—no lo
tratan como un todo homogéneo que pueda aceptarse o
rechazarse en blogue, sino como un recurso heterogéneo
gue puede utilizarse de multiples maneras: como dice
Derrida (1994: 91-2), cualquier lectura de Marx debe ser
una «interpretacion activa», «una reafirmacion critica,
selectiva y filtrante». En su actitud abiertamente desdefiosa
hacia el marxismo, el postanarquismo corre el riesgo de
contravenir el espiritu del postestructuralismo. Ademas,
corre el riesgo de colocarse en una posicion bastante
extrana, al valorar el anarquismo clasico a pesar de su



incapacidad para reconocer la productividad del poder y el
descentramiento de la subjetividad, al tiempo que rechaza
el marxismo a pesar de que este si reconoce estas cosas. Las
mismas razones que esgrimen los postanarquistas para
justificar la necesidad de complementar el anarquismo
clasico son, de hecho, buenas razones para recurrir al
marxismo.

En definitiva, no creo que mi defensa del marxismo sea
incompatible con el postanarquismo. Al final de su analisis
critico de la historia del marxismo, May (1994: 44) afirma:
«Es posible que existan caminos aun no explorados dentro
del marxismo que podrian ser mas beneficiosos que los ya
recorridos». A pesar de sus propias intenciones, es posible
que el postanarquismo pueda ayudarnos a encontrar esos
caminos.

Referencias

Antliff, Allan. (2007) 'Anarquia, poder y postestructuralismo’,
SubStance, 36(2): 56—66.

Bakunin, Mijail. (1990) Estatismo y anarquia. (MS Shatz, Ed., Trad.).
Cambridge: University of Cambridge Press.



Call, Lewis. (2002) Anarquismo posmoderno. Lanham, MD:
Lexington Books.

Cohn, Jesse. (2002) "éQué es el anarquismo “post”?" [Reseia del
libro De Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo y la dislocacion
del poder], Cultura Posmoderna, 13(1). Recuperado en
junio de 2010 desde

http://muse.jhu.edu/journals/pmc/v013/13.1cohn.html

Cohn, Jesse., y Wilbur, Shawn. (sf) "é¢Qué tiene de malo el
postanarquismo?". Recuperado el 19 de dicembre 4o 2009 de
http://info.interactivist.net/node/2471

Deleuze, Gilles. (1995) 'Le “Je me souviens” de Gilles Deleuze', Le
Nouvel Observateur, 1619: 50-1.

——(1983) Nietzschey la filosofia (H. Tomlinson, Trad.). Londres: The
Athlone Press.

Derrida, J. (1994) Espectros de Marx: El estado de la deuda, el
trabajo de duelo y la nueva internacional (P. Kamuf, Trad.).
Nueva York: Routledge.

Foucault, Michel. (1980) Poder / Conocimiento: Entrevistas
seleccionadas y otros escritos 1972-1977 (Colin Gordon,
Ed., Colin Gordon et al.,, Trad.). Nueva York: Pantheon
Books.

—— (1977) Disciplina y castigo: El nacimiento de la prision (A.
Sheridan, Trad.). Londres: Allen Lane.



Franks, Bebjamin. (2007) 'Postanarquismo: una evaluacién critica’,
Journal of Political Ideologies, 12: 127-45.

Glavin, M. (2004) «Poder, subjetividad, resistencia: Tres obras
sobre el anarquismo posmoderno» [Resefia de los libros
Anarguismo posmoderno, La filosofia politica del
anarquismo posestructuralista y De Bakunin a Lacan:
Antiautoritarismo y la dislocacion del poder], Nueva
Formulacion, 2(2). Recuperado el 17 de junio % 2010 de
http://www.newformulation.org/4glavin.htm

Jun, Nathan. (2007) 'Deleuze, Derrida y el anarquismo', Estudios
Anarquistas, 15: 132-56

Koch Andew M. (1997) 'Max Stirner: ¢El dltimo hegeliano o el
primer postestructuralista?', Estudios Anarquistas 5: 95—
107

Marx, Karl. (1989) 'Notas sobre el libro de Bakunin Estado y
anarquia', en K. Marx y F. Engels, Obras completas,
volumen 24. Londres: Lawrence y Wishart.

— (1976a) El capital: una critica de la economia politica. Volumen
uno (Ben Fowkes, trad.). Harmondsworth, Middlesex:
Penguin Books.

— (1976b) 'Tesis sobre Feuerbach’, en K. Marx y F. Engels, Obras
completas, volumen 5. Londres: Lawrence y Wishart.

May, Todd. (2008) El pensamiento politico de Jacques Ranciere:
Creando igualdad. University Park, Pensilvania: The
Pennsylvania State University Press.



— (1994) La filosofia politica del anarquismo postestructuralista.
University Park, Pensilvania: The Pennsylvania State
University Press.

Newman, Saul. (2008) 'Editorial: Postanarquismo', Estudios
Anarquistas, 16: 101-5.

— (2007) Universalidades inestables: postestructuralismo vy
politica radical. Manchester: Manchester University Press.

—— (2005) Poder y politica en el pensamiento postestructuralista:
nuevas teorias de lo politico. Londres: Routledge.

— (2004) 'Anarquismo, marxismo y el Estado bonapartista’,
Estudios Anarquistas, 12: 36-59

——(2001) De Bakunin a Lacan: antiautoritarismo y la dislocacién del
poder. Lanham, MD: Lexington Books.

Rocker, Rudolf. (orig. 1937) Nacionalismo y cultura, recuperado el
17 de junio de 2010 de

http://flag.blackened.net/rocker/social.htm


http://flag.blackened.net/rocker/social.htm

IV. ELCONSTRUCTIVISMO Y EL FUTURO ANTERIOR DE LA
POLITICA RADICAL

Thomas Nail %

Prefacio

Este articulo argumenta que la teoria radical en general, y
el posanarguismo en particular, ha dedicado tanto esfuerzo
a deconstruir y analizar el poder que ha pasado por alto en
gran medida la importante tarea de examinar las
dimensiones constructivas y prefigurativas de las
alternativas politicas que emergen. Basandose en el

25 Thomas Nail es profesor visitante en el Centro de Excelencia para la
Investigacion sobre Inmigracion y Asentamiento de la Universidad de
Toronto. También es miembro del Consejo Asesor de Upping the Anti: A
Journal of Theory and Action y candidato a doctorado en Filosofia en la
Universidad de Oregon.



pensamiento posanarquista de Deleuze, Guattari y los
zapatistas, este articulo ofrece los inicios de una correccidn
a esta tendencia al esbozar tres contribuciones estratégicas
ubicadas en su teoria y practica politica: (1) una estrategia
multicéntrica de diagndstico politico, (2) una estrategia
prefigurativa de transformacion politica, y (3) una estrategia
participativa de organizacion institucional.

Introduccion

Es en campos sociales concretos, en momentos
especificos, que deben estudiarse los movimientos
comparativos de desterritorializacion, los
continuums de intensidad y las combinaciones de
flujo que forman.

— Deleuze, Didlogos

La politica radical se enfrenta hoy a un doble reto: mostrar
los problemas y la indeseabilidad de las estructuras actuales
de exclusion y poder, y mostrar la conveniencia y coherencia
de las diversas alternativas que podrian sustituirlas. Este
articulo argumenta que, en particular durante los ultimos 15
anos, la politica radical ha prestado mucha mas atencion a
las primeras que a las segundas, y que lo que ahora se
requiere es un cambio adecuado en los esfuerzos practicos



y tedricos hacia actividades mas constructivas vy
prefigurativas. En particular, la politica de la diferencia, a
menudo asociada con la teoria politica postestructuralista y
la politica radical contemporanea, haria bien en prestar
mayor atencion a algunos de los experimentos politicos mas
productivos y prometedores que surgen hoy. No solo
ejemplificandolos como ejemplos de un potencial general de
transformacion politica, como suele ser el caso, sino
aclarando concretamente su campo de lucha, los tipos de
sujetos politicos que crean, lo que los hace deseables como
alternativas y los peligros que estos experimentos
enfrentan. Es decir, la teoria politica radical ya no puede
conformarse con la mera critica de las diversas formas de
representacion y el esencialismo en favor de la diferencia y
la afirmacion de que «otro mundo es posible». Han pasado
diez anos desde que el Foro Social Mundial adopto este
lema, sin duda importante, pero es hora de que la teoriay la
practica radicales comiencen a crear una nueva praxis
adecuada al mundo que habra estado emergiendo: nuestro
futuro politico anterior.

Para ser claro, no estoy argumentando que la teoria
politica radical no aborde los acontecimientos politicos
contemporaneos. Estoy argumentando que ha favorecido
desproporcionadamente la practica de criticarlos y se ha
involucrado insuficientemente en acontecimientos politicos
qgue proponen alternativas inspiradoras al presente. En su
mayor parte, solo los ha ejemplificado en nombre: el



Movimiento Sin Fronteras, el Zapatismo, el Movimiento de
los Campesinos Sin Tierra, etc. Estos acontecimientos se
entienden como partes de una nueva secuencia
revolucionaria que demuestra la posibilidad de otro mundo.
Un cambio en la teoria politica radical hacia una clarificacion,
valorizacion y prefiguracion de estos acontecimientos que
actualmente estan dibujando un bosquejo del futuro
tendria, por lo tanto, las siguientes ventajas: (1) Probaria,
contra sus criticos, que el posestructuralismo (en particular)
no es meramente un discurso teodrico abstracto, sino que
tiene herramientas analiticas adecuadas para las luchas
contemporaneas; (2) Ayudaria a clarificar la estructura e
importancia de los acontecimientos politicos radicales, no
solo para aquellos sujetos del acontecimiento, sino para
aquellos que aun no comprenden sus consecuencias; (3)
Finalmente, demostraria la inteligibilidad y conveniencia de
ofrecer alternativas prometedoras a los fendmenos
autoritarios actuales.

Pero dado que la categoria analitica de “teoria politica
radical” es quizas demasiado amplia para abordarla en este
articulo, me gustaria centrar mi argumento en lo que creo
gue es uno de los esfuerzos mas destacados por conectar la
teoria radical con las luchas politicas contemporaneas: el
posanarquismo. El posanarquismo es la conjuncion explicita
entre la filosofia politica posestructuralista y la politica
antiautoritaria. Aqui se podria esperar ver un grado
relativamente alto de analisis tedrico de las luchas politicas



concretas con atencion a su capacidad prefigurativa para
crear un nuevo futuro en el presente. Pero en su mayor
parte este no ha sido el caso, aunque hay algunas
excepciones notables recientes?®. El posanarquismo ha sido
a menudo criticado por ser una critica puramente
escolastica del esencialismo humanista en el anarquismo
clasico (Kropotkin, Bakunin, Proudhon) o por ser un esfuerzo
puramente tedrico con solo una relacion especulativa con el
campo politico. Si bien hasta ahora no me convencen las
afirmaciones sobre la aplicabilidad del postanarquismo al
ambito politico, también creo que este puede ofrecer una
serie de herramientas analiticas constructivas de las que
carecen otras teorias politicas. En este articulo, pretendo
reivindicar esta capacidad.

El posanarquismo es quizas una categoria analitica
demasiado amplia para ser digerida. Todd May se ha basado
en la obra de Deleuze, Foucault y Ranciere, mientras que
Saul Newman se ha centrado en la de Lacan, Derrida vy
Badiou. Todos ellos son pensadores muy diferentes y seria
un error fusionarlos en una unica postura posanarquista.
Pero distinguirlos a todos o intentar resintetizar sus
inclinaciones «anarquistas» es quizas igualmente indigesto.
Por lo tanto, me gustaria hacer una intervencion mas
modesta en esta discusion de una manera que no solo

26 Veéase Todd May, Movimientos politicos contemporaneos y el
pensamiento de Jacques Ranciere: igualdad en accion (Edinburgh University
Press, 2010).



respalde mi tesis de que la filosofia politica de la diferencia
(adoptada por el posanarquismo) es insuficiente para
comprender las contribuciones positivas de las luchas
antiautoritarias, sino que también motive un giro hacia un
analisis mas constructivo de los acontecimientos
contemporaneos. Por analisis constructivo, me refiero a un
enfoque tedrico sobre el grado en que las luchas politicas
ofrecen o inspiran modos alternativos de organizacion
social.

Para ello, me basaré en dos figuras asociadas con el
posanarquismo que, en mi opinion, articulan un potencial
pasado por alto para una contribucion tedrica mas
constructiva: Gilles Deleuze y Félix Guattari. Deleuze vy
Guattari son particularmente utiles por tres razones: (1) son
filosofos posestructuralistas que rechazan explicitamente
las politicas de representacion del Estado, el partido y la
vanguardia, y (2) son quienes, segun Todd May,
supuestamente afirman wuna filosofia politica de Ia
diferencia. Pero, lo que es mas importante, (3) Deleuze vy
Guattari también proponen tres estrategias politicas
positivas, a menudo expresadas en experimentos
antiautoritarios, que, en mi opinion, han sido pasadas por
alto en las lecturas posanarquistas de estos filésofos. Creo
gue estas estrategias pueden mostrar la singular fuerza
analitica de la contribucion del posanarquismo a las luchas
concretas. Ademas, y siguiendo mi propio imperativo de
examinar mas de cerca los experimentos politicos positivos



qgue ofrecen alternativas al presente, quiero examinar el
evento politico posanarquista, a menudo promocionado, del
zapatismo?’. El zapatismo ha alcanzado un grado
relativamente alto de éxito o estabilidad en los ultimos 15
anos, y creo que corrobora al menos tres de las estrategias
politicas transferibles presentes en el posanarquismo de
Deleuze y Guattari: (1) una estrategia multicéntrica de
diagnodstico politico, (2) una estrategia prefigurativa de
transformacion politica, y (3) una estrategia participativa de
organizacion institucional. Estas estrategias son invenciones
especificas del zapatismo, pero también consonantes con
varias estructuras politico—teodricas de la obra de Deleuze y
Guattari.

I. El anarquismo postestructuralista

Antes de comenzar con el analisis de estas tres
perspectivas estratégicas posestructuralistas o)
posanarquistas, presentes en Deleuze, Guattari y los
zapatistas, quiero aclarar qué es precisamente lo que
considero insuficiente en la teoria politica posanarquista y
por qué creo que se beneficiaria de un analisis politico mas
prefigurativo. Mis criticas no pretenden abarcar la totalidad

27  Vease  http://theanarchistlibrary.org/HTML/Jason Adams Post—
Anarchism_in_a Nutshell.html



del posanarquismo, sino solo una formulacion especifica
gue considero particularmente insuficiente.

Si bien existen, por supuesto, muchos anarquistas que
escriben bajo el nombre propio de posanarquismo, creo que
existen dos rasgos distintivos que unen la formulacion
particular en la gue me quiero centrar: (1) la critica a todas
las formas de autoritarismo y representacion (estatismo,
capitalismo, vanguardismo, esencialismo, politicas de
identidad, etc.) y (2) de forma mas positiva, la afirmacion de
la diferencia. A diferencia del anarquismo clasico, afirman
Newman y May, el posanarquismo no se basa en el
naturalismo ni en el esencialismo humanista, sino que
afirma la diferencia como el horizonte radical de la politica
como tal. Segin Newman, es «la demanda infinita que
permanecera insatisfecha y nunca se fundamentara en
ningun orden social normativo concreto» (Newman, 2007:
11). En consecuencia, Todd May define el posanarquismo
mediante dos compromisos centrales: el «principio
antirrepresentacionalista» y el «principio de promocion de
las diferencias» (May, 1994: 135). Esta es la formulacién del
postanarquismo que considero mas inadecuada y menos
preparada para teorizar alternativas constructivas a las
formas contemporaneas de dominacion y exclusion politica.

Dado este compromiso con el antiautoritarismo y la
promocion de la diferencia, entendido positivamente como
la posibilidad radical de “crear nuevas formas no estatistas
de asociacidon comunitaria y democracia directa que harian



irrelevante al Estado”, écdmo entender la relacion entre, por
un lado, esta posibilidad radical liberada de las restricciones
del autoritarismo y, por otro, las practicas concretas de
democracia directa que pueden o no materializar las
“infinitas demandas” del posanarquismo (Newman, 2007:
8)? El posanarquismo no solo rechaza cualquier practica
concreta que busque centralizar el poder, sino que, segun
May y Newman, también rechaza las propias instituciones
como formas de coercion y autoridad (Newman, 2007: 4)%8.
iComo entender entonces, positivamente, los tipos de
organizaciones que el posanarquismo propone como
alternativas a las coercitivas existentes? En una sociedad
anarquista, ¢coOmo se tomaran decisiones sobre cuestiones
globales como el cambio climatico, las cuestiones fronterizas
y la contaminacion? {Como se producira el intercambio
justo de bienes y servicios y coOmo negociaremos los
conflictos entre grupos comunitarios sin una autoridad
centralizada, ya sea socialista o de mercado? ¢O tiene razdn
Federico Engels en su critica habitual de que los anarquistas
no tienen ni idea de como funcionaria una sociedad
anarquista? «Como se proponen estas personas [los
anarquistas] dirigir una fabrica, operar un ferrocarril o dirigir
un barco sin tener, en ultima instancia, una sola voluntad
decisiva, sin una direccidén Unica, por supuesto, no nos lo
dicen» (Engles, 1978: 728-729).

28 “Es importante destacar que estos movimientos son antiautoritarios y no
institucionales”.



En la medida en que el posanarquismo y la politica radical
contemporanea comparten un compromiso similar con la
"contingencia politica" y la "posibilidad radical", también
comparten una incertidumbre similar con respecto a las
verdaderas alternativas que proponen. Pero éa qué se debe
esto? La postura posanarquista, segun la cual toda la politica
emerge del vacio inconsistente del ser (del griego: avapyia,
anarchia, "sin gobernante” 0 "sin origen"),
lamentablemente no parece decirnos nada sobre los tipos
de distribuciones politicas que parecen surgir de este vacio
ni sobre como deberian reorganizarse. Sin una base segura
(después de todo, andrquica) para determinar el objeto
revolucionario (quien diluye el poder estatal, etc.), el sujeto
revolucionario (el proletariado, etc.), la sociedad justa o sus
futuras organizaciones, realmente no hay manera de saber
Si un grupo u organizacion en particular ha articulado
realmente la "diferencia" que el posanarquismo pretende
promover. La accion politica debe entenderse, en cambio,
como “aporética” o “performativamente contradictoria”
porgue la “diferencia” no es otra cosa que el fundamento
incondicionado e inconsistente para el surgimiento de la
politica radical como tal, no cualquier diferencia real
particular que podamos encontrar.

Pero si este es el caso y “el unico fundamento ontoldgico
es el vacio”, segun la parafrasis de Newman de Alain Badiou,
ébajo qué condicion o criterio decimos que un experimento
politico dado es radical, reformista, autoritario, capitalista,



etc. (Newman, 2007: 14)? ¢Y cudl es la estructura u orden
particular de las organizaciones radicales reales (no solo las
posibles) que las distingue de las autoritarias? Como
fendmenos politicos, siempre han caido de su posibilidad
radical al ambito de la efectuacion concreta y ya no son
puramente posibles. Esto no significa, por supuesto, que el
posanarquismo sea incapaz de definir el radicalismo como
tal, sino simplemente que tiene dificultades para definir el
radicalismo fuera de la afirmacién de la diferencia, en esta
explicacion. El radicalismo posanarquista es, estrictamente
hablando, el grado en que el fendmeno defiende su
“posibilidad de devenir—otro” o “diferencia”. Asi, grupos de
accion directa como Acciéon Global de los Pueblos (PGA), el
Frente de Liberacion de la Tierra (ELF) o incluso el
movimiento antiglobalizacion pueden ser considerados
grupos politicos radicales porque son defensores de una
“potencialidad politica” excluida por el capitalismo global,
pero no por la forma particular en que estan ordenados o
distribuidos positivamente en si mismos.

La politica de lo posible, en este caso, ha eclipsado la
politica de lo real. La «multitud», segun Hardt y Negri, o la
«contrahegemonia», segun Laclau, son la potencia o el
«poder constituyente» del pueblo para alzarse y defender su
capacidad de crear un mundo nuevo en el cascaron del viejo.
El lema «otro mundo es posible» parece, por lo tanto,
articular bien la politica posestructuralista y radical, en la
medida en que valora la posibilidad del futuro pueblo vy



critica el autoritarismo del presente. Pero éiqué puede
decirse de la infraestructura existente de cooperativas de
trabajadores, escuelas gratuitas, sistemas de intercambio
comercial local, modelos de parentesco igualitarios,
consejos comunitarios de consenso, fideicomisos de tierras,
etc., mas alla de la afirmacién monoldgica de su «diferencia»
ontoldgica en un posible «kmundo venidero»? ¢ Qué tipos de
practicas concretas estan implementando en su toma de
decisiones, autogestion, intercambio y resolucién de
conflictos, y cdmo funcionan dichas practicas? éCuales son
las nuevas condiciones, elementos y agencias que estan
surgiendo y como son alternativas viables al capitalismo
parlamentario?

Richard J. F. Day, en su ensayo “De la hegemonia a la
afinidad: la ldégica politica de los nuevos movimientos
sociales”, ha planteado una preocupacion similar. Si bien el
concepto de “poder constituyente” de Hardt y Negri, segun
el, “parece estar fuertemente identificado con Ia
construccion de alternativas concretas al capital
globalizador aqui y ahora, en lugar de apelar al poder estatal
o esperar/provocar la revolucion”, “en ultima instancia, no
esta del todo claro como perciben la légica politica practica
del proyecto de contraimperio” (Day, 2004: 735; 736). Por lo
tanto, a pesar de la afirmaciéon de Hardt y Negri de que “solo
la multitud, a través de su experimentacion practica,
ofrecera los modelos y determinara cuando y como lo
posible se vuelve real”, la pregunta de coOmo estas



efectivizaciones politicas reales funcionan como alternativas
reales al Imperio queda completamente sin respuesta (Hardt
vy Negri, 2000: 411). Asi pues, si bien puede ser cierto que el
cuando de un surgimiento politico singular es en cierto
sentido contingente y ndmada, el concepto de multitud, en
Ultima instancia, nada dice sobre el como de las
organizaciones politicas alternativas tal como se ordenany
distribuyen en la realidad. Por lo tanto, nada dice de la
politica radical realmente existente.

La respuesta de Day a este problema es un paso en la
direccidn correcta, pero en su ensayo solo ofrece un atisbo
de las alternativas posanarquistas. En lugar de conformarse
con la explicacion de Hardt y Negri sobre el poder
vagamente creativo de la multitud, o con la légica de
hegemonia de Gramsci que centralizaria estos movimientos
sociales heterogéneos y anarquistas, Day argumenta que
varios de estos movimientos sociales mas recientes, como
Food Not Bombs, Independent Media Centers y Reclaim the
Streets, ofrecen nuevas estrategias posanarquistas de
afinidad y acciéon directa: (1) organizacion de base; (2)
autonomia respecto de la centralizacion estatal y la
acumulacién instrumentalista; y (3) un alejamiento de las
estrategias de demanda y representacion hacia estrategias
de accion directa y participacion. En lugar de manifestarse
en la sede de la NBC para exigir una representacion mas
precisa de las relaciones raciales en la zona, por ejemplo, los



activistas estan creando sus propias redes de medios
independientes como alternativa a los medios tradicionales.

Si bien coincido con las tres caracteristicas que Day
menciona, asi como con su apoyo a una estrategia general
de desvinculacion y reconstrucciéon (tomada de Gustav
Landauer), me gustaria sugerir la importancia adicional de
algunas estrategias posanarquistas unicas que creo que se
pueden encontrar en Deleuze, Guattari y los zapatistas. Mi
motivacion en este analisis es complementar lo que
considero una vision insuficiente del posanarquismo basada
en la filosofia politica de la diferencia con un analisis que se
centre, en cambio, en las alternativas mas constructivas que
ofrecen las luchas politicas contemporaneas.

El problema de la politica radical hoy en dia no es, por lo
tanto, su falta de resistencia a las multiples formas de
jerarquia y opresion (sexismo, racismo, destruccidn
ecoldgica, etc.), sino que dichos grupos de resistencia
carecen de la consistencia o cohesidn organizativa necesaria
para establecer una red alternativa viable que reemplace los
sistemas de poder actuales. El problema del movimiento
antiglobalizacion no es nuevo. Los movimientos de
resistencia enfrentaron una dificultad similar en el siglo XIX
en su lucha contra el capitalismo industrial. Cémo
organizarse, con quién organizarse, hasta qué punto eran
vinculantes dichas decisiones, las demandas positivas que se
harian politicamente y las practicas especificas que
funcionaban en beneficio de la lucha y las que no. Estas



fueron preguntas centrales que se debatieron entonces, tal
como lo son ahora entre los movimientos en el Foro Social
Mundial, por ejemplo. éQué puede aportar el
posanarquismo, en particular, a estas preguntas?

Il. El postanarquismo de Deleuze, Guattariy los zapatistas

El siguiente analisis de Deleuze, Guattari y los zapatistas
desarrolla tres estrategias politicas especificas que, en mi
opinion, constituyen contribuciones posanarquistas
relativamente singulares para comprender algunas de las
alternativas politicas mas positivas que surgen hoy en dia,
poco comprendidas desde la filosofia de la diferencia.

El andlisis se divide en tres secciones correspondientes a
cada una de las tres estrategias politicas: (1) una estrategia
multicéntrica de diagndstico politico, (2) una estrategia
prefigurativa de transformacion politica, y (3) una estrategia
participativa de organizacion institucional. El siguiente
analisis no pretende ser un analisis exhaustivo de estas
estrategias. Mas bien, es solo el comienzo de un trabajo mas
sostenido.



Una estrategia multicéntrica de diagndstico politico

La primera estrategia es la adoptada por Deleuze, Guattari
y los zapatistas para abordar positivamente las
consecuencias de que las luchas politicas actuales estén,
como dice Richard Day, «interrelacionadas de tal manera
gue ninguna forma particular de desigualdad —ya sea de
clase, raza, género, sexualidad o capacidad— pueda
postularse como el eje central de la lucha». Esta observacion
es absolutamente, aunque no exclusivamente,
posanarquista segun Day, pero ¢cuales son sus
consecuencias productivas? ¢Qué estrategias alternativas
nos propone en la teoria y la accion?

Para Deleuze y Guattari, a diferencia de Day, la tesis de que
no existe un eje central de lucha no es una cuestion de falta
de fundamento, carencia o responsabilidad infinita, sino que
indica una multiplicacion positiva de ejes de lucha que
requiere un nuevo tipo de analisis politico multicéntrico. Si
la realidad politica tiene multiples ejes interseccionales, ya
no podemos emplear métodos de diagndstico que los
reduzcan a un solo plano (economia, cultura o género, etc.).
Pero éiqué nos ofrece el posanarquismo de Deleuze y
Guattari como estrategia tedrico—politica para responder a
esto? Argumento que proponen una teoria topologica del
diagnostico. "Fue un acontecimiento decisivo cuando el
matematico Riemann desarraigd lo multiple de su estado



predicado y lo convirtié en un sustantivo, 'multiplicidad"",
dicen Deleuze y Guattari. "Marco el fin de la dialéctica vy el
comienzo de una tipologia y topologia de las
multiplicidades" (Deleuze y Guattari, 1987: 482-3). Asi,
tomado de las matematicas, el concepto de campo
topoldgico es una superficie Unica con dimensiones
potencialmente infinitas creada por plegamientos o
morfismos  (como  una pieza de  origami®).
Independientemente de la contiglidad o sucesion lineal, se
mueve y cambia plegandose en nuevas relaciones. La
esponja de Sierpinski, la curva sin tangente de Von Koch y
los fractales de Mandelbrot son ejemplos de campos
topoldgicos iterados en geometria.

El concepto de una topologia especificamente "politica"
ofrece, por lo tanto, una nueva forma de considerar los
acontecimientos politicos como portadores de varias
tendencias politicas a la vez, cada una en mayor o menor
grado, y no como una cuestion de ausencia. Por ejemplo,
quizas una lucha politica tenga una fuerte tendencia
anticapitalista, pero también una fuerte tendencia territorial
o religiosa hacia las normas patriarcales. Topoldogicamente
hablando, no existe un eje central ni una "ideologia politica
esencial" que opere aqui. Solo existe una mezcla relativa de
tendencias politicas que puede determinarse sin la ayuda de
la sucesion evolutiva ni del reduccionismo explicativo. Mas

29 El origami consiste en crear diferentes formas (barquitos, pajaritas...)
utilizando la técnica del plegado de papel. [N. T.]



bien, cada una de estas tendencias politicas, segin Deleuze
y Guattari, actua como el "locus de una topologia que define
sociedades primitivas aqui, estados alla y maquinas de
guerra en otros lugares" (Deleuze y Guattari, 1987: 430). Asi,
topolégicamente, estas tendencias o tipos politicos son
realmente distintos en la medida en que ocupan diferentes
dimensiones de una lucha, y sin embargo, también coexisten
simultdaneamente en la medida en que ocupan un uUnico
evento politico que los reune a todos bajo el mismo nombre.
Asi, en lugar de una sucesién (que presupone categorias
taxondmicas separadas), las tendencias politicas cambian y
se fusionan al cruzar los diferentes umbrales inmanentes a
la lucha en cuestion. Por ejemplo, Deleuze y Guattari
afirman:

La aparicion de un poder central depende, pues, de un
umbral o grado mas alla del cual lo anticipado adquiere
consistencia o deja de tenerla, y lo evocado deja de serlo
y llega. Este umbral de consistencia, o de restriccion, no
es evolutivo, sino que coexiste con lo que aun no lo ha
traspasado (Deleuze y Guattari, 1987: 432).

Los zapatistas, a diferencia de los analisis centristas o de
vanguardia que giran en torno a un método/ciencia, espacio
o dimension de lucha privilegiados, ofrecen de igual manera
un analisis interseccional inclusivo que no privilegia
necesariamente ningun meétodo, frente o espacio de lucha
en particular. La revolucién, segun Marcos:



Se trata de un proceso que incorpora diferentes
métodos, frentes y diversos niveles de compromiso y
participacion. Esto significa que todos los métodos
tienen su lugar, que todos los frentes de lucha son
necesarios y que todos los niveles de participacion son
importantes. Se trata de un proceso inclusivo,
antivanguardista y colectivo. El problema de |Ia
revolucion (presten atencién a las minusculas) ya no es
un problema de LA organizacién, EL método, EL caudillo.
Se convierte, mas bien, en un problema que concierne a
todos aquellos que ven esa revolucidon como necesaria 'y
posible, y cuyo logro es importante para todos (Marcos,
2004: 164).

Marcos, en Mds alla de la resistencia (2007), describe con
precision la labor practica de esta tarea en La Otra Campana.
Movilizar a la poblacion excluida y marginada en México no
se trataba de descubrir la causa evolutiva, dialéctica o Unica
de la opresidon, sino de escuchar y examinar todos los
multiples pliegues /frentes del campo topolégico. Se trataba
de crear, como dice Marcos, «un diagndstico del
sufrimiento» en todas sus dimensiones (Marcos, 2008: 11).
Estos pliegues, «la criminalizacion de la juventud, la opresion
de las mujeres, la contaminacion ambiental, etc.», son
dimensiones coexistentes e interseccionales de la misma
lucha (Marcos, 2008: 11). Durante este tiempo, los
zapatistas también comenzaron a diagnosticar sus propios



peligros internos. «Hay dos errores», dice el subcomandante
Marcos que:

parecen haber persistido en nuestro trabajo politico (y
que contradicen flagrantemente nuestros principios): el
lugar de las mujeres, por un lado, y, por otro, la relacion
entre la estructura politico-militar y los gobiernos
auténomos3°,

Los zapatistas han intentado abordar este problema
permitiendo el ingreso de mujeres insurgentes vy
comandantas a la estructura politico-militar del EZLN (de
ninguna manera totalmente igualitaria). Los zapatistas
permitieron a “las jovenes indigenas [ir] a las montanas y
desarrollar mas sus capacidades, [creando] consecuencias
en las comunidades”, y les dieron “el derecho a elegir a su
pareja y a no [estar] obligadas a contraer matrimonio”, a
“ocupar puestos de liderazgo en la organizacion y mantener
grados militares en las fuerzas armadas revolucionarias”, asi
como otros derechos detallados en la Ley Revolucionaria de
las Mujeres del EZLN3' (Ramirez, 2008: 312). Estas leyes se
estan implementando cada vez mas en los Municipios
Autonomos a través de nuevas alianzas de mujeres

30 (Desde las montafias del sureste mexicano. Subcomandante Insurgente
Marcos México, agosto de 2004. 20 y 10). Publicado originalmente en
espaiol por el EZLN. Traducido por irlandesa. Véase:
http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/2004/marcos/flaws AUG.html

31 EZLN - Ley Revolucionaria de las Mujeres. Véase
http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/womlaw.html



(cooperativas artesanales, consejos de mujeres, etc.). Sin
embargo, la decodificacion de ciertas tradiciones
patriarcales conlleva el riesgo de crear un nuevo conjunto de
codigos militares de vanguardia. De ahi el segundo error o
peligro.

Estos grupos operan mediante el desapego, la eleccidény la
seleccion  residual: separan a una  vanguardia
supuestamente experta; eligen a un proletariado
disciplinado, organizado y jerarquizado; seleccionan a un
subproletariado residual para ser excluido o reeducado.
(Deleuze y Guattari, 2004: 198)

Como advierte Deleuze (y el EZLN lo sabe bien), el
destacamento de comandantes del EZLN que reside en la
montafia (particularmente de 1983 a 1993) que elige /
recluta a campesin@s de los pueblos para disciplinarlos,
organizarlos y jerarquizarlos en el EZLN, y luego crea una
seleccion residual de campesin@s para ser excluidos /
reeducados en segmentaciones circulares cada vez mas
amplias, corre el riesgo de crear nuevos codigos militares
gue socaven la autonomia y la autogestion de los zapatistas.
Como dice Marcos:

La idea inicial era que el EZLN acompafiara y apoyara a
los pueblos en la construccion de su autonomia. Sin
embargo, el acompanamiento a veces se ha convertido
en gestion, el consejo en ordenes y el apoyo en un
obstaculo. Ya he mencionado que l|a estructura



jerarquica y piramidal no es caracteristica de las
comunidades indigenas. El hecho de que el EZLN sea una
organizacion politico—militar y clandestina aun corrompe
procesos que deberian y deben ser democraticos3.

El patriarcado y el militarismo en el zapatismo son dos
ejemplos de lo que Deleuze y Guattari Illaman
microfascismo: «Todo lo que [el zapatismo] desmantela [a
nivel estatal] lo reensambla a su propio nivel: microedipis,
microformaciones de poder, microfascismos» (1987: 205).
Liberar todas estas dimensiones a la vez, como nos han
demostrado los zapatistas, no es tarea facil. Pero liberarlas
todas requiere, por lo tanto, un diagndéstico topoldgico (no
cronoldgico ni dialéctico) y multicéntrico.

Una estrategia prefigurativa de transformacion politica

Esta segunda estrategia es la adoptada por Deleuze,
Guattari y los zapatistas para abordar positivamente las
consecuencias de que hoy las luchas politicas como Food
Not Bombs, Independent Media Centers y Reclaim the
Streets se estén alejando de las estrategias de demanda y
representacion para adoptar estrategias de accion directa 'y

32 Véase
http://flag.blackened.net/revolt/mexico/ezln/2004/marcos/flaws AUG.html



participacion (Day, 2004). Esta observacion también es
posanarquista. Pero, de nuevo, équé alternativas al presente
propone? Food Not Bombs dificilmente ofrece una
alternativa a la distribucidon corporativa de alimentos. En
todo caso, se basa en ella. Lo que se requiere es una teoria
de como la accion directa se vuelve prefigurativa de una
alternativa futura y un anadlisis de algunos ejemplos
convincentes de como esto realmente se esta llevando a
cabo. En Deleuze, Guattari y los zapatistas encontramos
ambas.

éComo se logran las transformaciones politicas? En
contraposicion a lograr una transformacion revolucionaria
mediante un proceso evolutivo de transicion, progreso vy
reforma en la representacion, o simplemente mediante una
ruptura espontanea con el presente, Deleuze y Guattari
argumentan que las  transformaciones  politicas
prefigurativas tienen lugar en el futuro anterior. Es decir, las
luchas politicas del futuro anterior buscan construir un
nuevo presente politico dentro y junto al antiguo. Las luchas
prefigurativas no se reducen a la reforma del pasado ni a la
revolucion del futuro, sino a la firme conviccion politica de
gue se habran sentado las bases para un mundo mejor
"ahora".

La transformacién politica revolucionaria se produce,
pues, como el surgimiento prefigurativo de un nuevo
presente particular (desde dentro del antiguo) que
“reescribe y reinterpreta la totalidad de los potenciales que



ya existian de forma estratificada”, a la vez que crea “una
accion del futuro sobre el presente” y “del presente sobre el
pasado” (Guattari, 2008: 252; Deleuze y Guattari, 1987:
431). Esto es lo que Deleuze y Guattari denominan
“causalidades inversas”. Mas que una ruptura o un zigzag en
la historia, argumentan, lo que esta por venir ya actua sobre
“lo que es” antes de que el futuro pueda aparecer, en la
medida en que actua como un limite o umbral que el pasado
intenta continuamente evitar. Pero una vez que emerge un
nuevo presente, se ve que ha estado en camino todo el
tiempo (Deleuze y Guattari, 1987: 431). Si, desde la
perspectiva del plano organizativo, la novedad
revolucionaria parece surgir de la nada, esto se debe
unicamente a que no pudo ver ni representar la labor
prefigurativa de la desterritorializacion antes de transformar
las condiciones politicas bajo las cuales podia ser vista y
comprendida como tal. Sin embargo, desde la perspectiva
de la lucha revolucionaria, el acontecimiento emergente
parece completamente consistente e inteligible como lo que
habra sido. Esta labor prefigurativa, segin Guattari,

consiste en detectar los contornos, indicadores vy
cristales de la productividad molecular. Si hay una
micropolitica que practicar, consiste en asegurar que
estos niveles moleculares no siempre sucumban a
sistemas que los cooptan, sistemas de neutralizacion o
procesos de implosion o autodestruccion. Consiste en
comprender cdmo otros ensamblajes de la produccion



de vida, la produccién de arte o la produccién de lo que
se desee podrian encontrar su plena expansion, de modo
que las problematicas del poder encuentren una
respuesta. Esto ciertamente implica modos de respuesta
de un nuevo tipo (Guattari, 2008: 339).

El nuevo presente revolucionario emerge asi de espacios
estratégicos de lucha que lo dibujan en negativo, dicen
Deleuze y Guattari. «Pero para que se realice, debe existir
toda una integral de flujos decodificados, toda una
conjuncion generalizada que desborde y derroque los
aparatos precedentes» (Deleuze y Guattari, 1987: 452). Es
decir, debe «provocar que los demas elementos crucen un
umbral que permita una conjuncidn de sus respectivas
desterritorializaciones, una aceleracion compartida. Esta es
[...] una desterritorializacion absoluta y positiva». No es solo
una huida, sino la creacidon de nuevas armas, «la creacion de
grandes maquinas de lucha» (Deleuze y Guattari, 1987: 142;
Deleuze, 1987: 136; Guattari, 2008: 210).

Sin embargo, para evitar argumentar a favor de una forma
puramente subterranea e imperceptible de transformacion
revolucionaria, debemos destacar, como algunos a menudo
olvidan, que el propoésito de la desterritorializacidon positiva
absoluta, para Deleuze y Guattari, no es simplemente
volverse imperceptible en relacion con el plano de Ia
organizacion por el simple hecho de hacerlo. Esto tiene un
potencial fascista excesivo. El propdsito de las
intervenciones revolucionarias prefigurativas es volver todo



“fragmento a fragmento” imperceptible desde el plano de la
organizacion para crear “el plano de la consistencia, que es,
sin embargo, precisamente donde lo imperceptible se ve y
se escucha” (Deleuze y Guattari, 1987: 252). La tarea no es
disfrutar de la teoria de una revolucion imposible e invisible,
sino mas bien “traer lo imperceptible a la percepcion”
cambiando las condiciones dominantes para la visibilidad
(Deleuze y Guattari, 1987: 267). No es ni por destruccion
oposicional ni por creacién ex nihilo, sino “conjugando,
continuando con otras lineas, otras piezas, que uno crea un
mundo que puede superponerse al primero, como una
transparencia” (Deleuze y Guattari, 1987: 280).

Los zapatistas también han desplegado una intervencion
revolucionaria prefigurativa de dos maneras. En primer
lugar, solo se podria decir que los zapatistas "irrumpieron en
la escena politica mexicana de la nada" si no hubieran estado
al tanto de los diez anos de actividad revolucionaria
prefigurativa, entrenamiento y movilizaciones indigenas
sostenidas en las selvas de Lacandona desde 1983. Marcos y
otros tres comenzaron como vanguardistas militares
inspirados por el Che, viviendo fuera de las comunidades
indigenas y ganandose poco a poco la confianza de la
poblacion indigena, radicalizandola. Lejos de surgir de la
nada, hubo una larga y, en dultima instancia, colectiva
decision de la asamblea de campesin@s indigenas de ir a la
guerra. Durante este tiempo, el zapatismo existio
ciertamente como un nuevo presente conectado a un



legado historico especifico (surgido de la revolucion
campesina de Emiliano Zapata) con un futuro determinado
(que condujo a la transformacion democratica de la politica
mexicana). Durante estos diez afos, el zapatismo existio
como una forma de invisibilidad que se hizo visible. No sdlo
visible retroactivamente sino visible como una secuencia
historica real resucitada desde Zapata y arrastrada hacia un
futuro derrocamiento del gobierno mexicano.

El segundo ejemplo, y quizds el mas original, es la
magnitud con la que los zapatistas se han negado a “tomar
el poder” y, en cambio, han continuado su revolucién
creando en el presente el mundo que desean ver en sus
propios municipios autonomos. En agosto de 2003,
comenzaron a crear las Juntas de Buen Gobierno: marcos
institucionales de democracia directa para la toma de
decisiones colectiva y autonoma. Se cred una Junta de Buen
Gobierno en cada uno de los municipios.

Caracoles (comunidades regionales) a promover y
aprobar la participacion de compafneros y companeras
[...] para mediar en los conflictos que pudieran
presentarse entre Municipios Autéonomos [...] para dar
seguimiento a la ejecucion de proyectos y trabajos
comunitarios en los Municipios Auténomos Rebeldes
Zapatistas [...] para atender y orientar a la sociedad civil
nacional e internacional para que puedan visitar
comunidades, realizar proyectos productivos, instalar



campamentos de paz, realizar investigaciones, etc.
(Marcos, 2004: 619).

Actualmente, mas de 2200 comunidades (mas de 100 000
personas) estan federadas en 32 municipios auténomos,
cada uno agrupado en cinco Juntas Locales de Gobierno
(JBG). Hoy, los zapatistas mantienen su compromiso, entre
otras cosas, con la autonomia, el autogobierno participativo,
la toma de decisiones por consenso, el respeto a la
naturaleza y la vida sin el uso de pesticidas, presas ni tala
innecesaria, y la inclusion de «todas las personas sin
distincion de partido, religiéon, sexo o color»33.

Al formar un bloque especifico de devenir a través del
autogobierno rotatorio, la federacion de sus comunas y, en
ultima instancia, su solidaridad con una red internacional de
lucha social compartida, los zapatistas siguen realizando
intervenciones politicas e instituciones alternativas que
prefiguran el tipo de mundo democratico e igualitario en el
que ellos y sus aliados quieren vivir. Opuestos a declarar
directamente la guerra al gobierno mexicano e instituir un
cambio de régimen en el Estado, o simplemente afirmar la
posibilidad radical de que “otro mundo es posible”, los
zapatistas estan construyendo, en la medida de lo posible,
otro mundo desde dentro del viejo: “uno que pueda

33 Ejército Zapatista de Liberacion Nacional (EZLN), trad. irlandes, Sexta
Declaracion de la Selva Lacandona. Véase
http://www.inmotionmagazine.com/auto/selva6.html



superponerse al primero, como una transparencia”, como
dice Guattari.

Una estrategia participativa de organizacion de
instituciones

Esta tercera estrategia es la adoptada por Deleuze,
Guattari y los zapatistas para abordar positivamente las
consecuencias de que la politica de representacion sea
estructuralmente incapaz de dar cuenta de las voces de los
marginados (y que a menudo sea la causa de su
marginacion). Esta critica en particular es tan abundante en
la literatura postanarquista que no la reproduciré aqui. Sin
embargo, lo que no se ha abordado suficientemente son las
posibles alternativas politicas que esta tesis implica.
éDeberiamos rechazar todas las instituciones politicas como
tales o solo algunos tipos de ellas? Si es esto ultimo, équé
tipos de instituciones proponen los postanarquistas
instaurar en su lugar? Creo que en Deleuze, Guattari y los
zapatistas podemos encontrar una respuesta a esta
pregunta.

Deleuze y Guattari ofrecen una teoria participativa de las
instituciones que no busca ofrecer nuevas condiciones para
la vida politica basadas en una esfera de accidén politica “mas
justa” cuyos principios fundacionales se mantienen
independientemente de la esfera constituida donde se



despliegan dichos principios. Las instituciones participativas
tampoco buscan simplemente establecer antiinstituciones o
contrainstituciones, cuyo unico proposito sea socavar todas
las formas de representacion y esperar la posibilidad de que
surja algo nuevo, y ojala mejor. Mas bien, las instituciones
participativas se construyen y sostienen mediante un
proceso expresivo cuyas condiciones fundacionales
experimentan constantemente un alto grado de
transformacion directa e inmanente por las diversas
practicas y personas que se ven afectadas, en diversos
grados, por su despliegue. En particular, este “ciclo de
retroalimentacion” participativo puede ubicarse en el
concepto de “consistencia” de Deleuze y Guattari, que se
encuentra en Mil Mesetas y ¢Qué es la filosofia? y en la
practica politica zapatista de Gobernar Obedeciendo. Para
comprender la estructura y la funcion de esta consistencia 'y
el gobierno mediante la obediencia en las instituciones
revolucionarias, necesitamos comprender cOmo sus
condiciones y elementos funcionan de manera diferente a
las instituciones representacionales Y
contrarrepresentacionales. Para demostrarlo, quiero
examinar dos conceptos en la filosofia de Deleuze y Guattari
qgue corresponden a las condiciones y elementos de las
instituciones participativas consistentes: lo que ellos llaman
la maquina abstracta y el ensamblaje concreto3*. Asi como

34 Segliin Deleuze y Guattari, existen varios tipos de maquinas abstractas. El
concepto de maquina abstracta y ensamblaje concreto, tal como los utilizo



estos dos conceptos se transforman inmanentemente entre
si en una relacion de “orden sin jerarquia”, segun Deleuze y
Guattari, el gobierno mediante la obediencia proporciona el
marco igualitario para las instituciones participativas de los
zapatistas (Deleuze y Guattari, 1994: 90).

Para Deleuze y Guattari, la maquina abstracta es una
condicion compartida para la accion y la evaluacion solo en
la medida en que es transformada inmanentemente por los
elementos concretos que la realizan y la diferencian. Existe,
por lo tanto, una “coadaptacion” o “presuposicion
reciproca” de ambos que permite su transformacion
participativa (Deleuze y Guattari, 1987: 71; 1994: 77). La
institucion cambia asi de naturaleza cada vez que hay
“reconversiones subjetivas actuales” (redistribuciones
subjetivas que realmente ocurren) de ella (Deleuze, 2006:
236). Posteriormente, segun Deleuze y Guattari, la maquina
abstracta es absolutamente singular e imposible de deducir
ni de la historia ni de la introspeccion (Deleuze, 2006: 233).
La maquina abstracta no es deducible porque es la condicion
para la deduccion, la descripcion y la prescripcidon en si
misma: es un compromiso acontecimiento mas primario. Es
abstracta en el sentido de que no es una cosa entre otras
cosas, pero también es real (vrai—abstrait) en la medida en
gue es una condicidn que permite la aparicion de “nuevos
espacios—tiempos” y nuevas subjetividades antagonicas a la

aqui, debe entenderse como una referencia exclusiva al «tipo consistente» de
maquinas.



representacion y al poder (Deleuze, 1997: 172). Sin
embargo, aunque puede que no sea una cosa, la maquina
abstracta sigue estando marcada por un nombre propio, una
fecha y una imagen singulares y asignificantes, como los
nombres de las operaciones militares o los nombres de los
huracanes, como dicen Deleuze y Guattari (1987: 28; 264).
Estos nombres no representan, simbolizan ni se refieren a
nada en absoluto. Mas bien, se hablan a través de ellos.
Como un evento autorreferencial y autonomo,
independiente de la representacion politica, la maquina
abstracta permite la expresion compartida y la conjuncion
de los diversos elementos heterogéneos que hablan y
existen a través de ella (Deleuze y Guattari, 1987: 142).

En consecuencia, los elementos de la institucion o
ensamblaje maquinico concreto no pueden considerarse
acciones “normativas” u “orientadas a objetivos”, ya que
transforman continuamente las condiciones u objetivos que
se supone normalizan y dirigen sus acciones. Sin embargo,
estas transformaciones institucionales mutuas no deben
confundirse con una especie de “revisionismo” pragmatico
donde se “prueba” una hipodtesis, se determina si funciona o
no, y luego se revisa racionalmente (o de otro modo) en
consecuencia para fundamentar una narrativa de
“progreso” politico3>. Mas bien, los problemas politicos en si

35 John Dewey, “Creencias y Realidades”, en Philosophical Review, 15
(1906): 113-129. “La creencia, la creencia personal pura, directa y sin
atenuantes, reaparece como la hipotesis de trabajo; la accion que a la vez
desarrolla y pone a prueba la creencia reaparece como experimentacion,



mismos se transforman y son transformados
reciprocamente por quienes los efectuan y quienes se ven
afectados por ellos (sin conocer de antemano los fines).
“Cuando las personas exigen formular sus propios
problemas”, como dicen Deleuze y Guattari, “y determinar
al menos las condiciones particulares bajo las cuales pueden
recibir una solucion mas general”, existe una forma
especificamente no representativa de autogestion vy
participacion democratica (Deleuze y Guattari, 1987: 471;
Deleuze, 1968: 158). El concepto de ensamblaje maquinico
de Deleuze y Guattari es, por lo tanto, un procedimiento
politico puramente afectivo o expresivo. La toma de
decisiones afectiva es un procedimiento mediante el cual se
determina el conjunto de capacidades de la institucion para
afectar o ser afectada por sus otros elementos. Cada
maquina puede ciertamente tener diferentes capacidades
para ser afectada, pero no hay una sola maquina o afecto
gue sea independiente o esté a cargo de representar a los
demads. Uno debe “contar sus afectos” (on cherche a faire le
compte de ses affects) (Deleuze y Guattari, 1987: 257). El
procedimiento de contabilizar los afectos de la institucion
decide, por lo tanto, qué se puede o se hara en el
ensamblaje. No existen fines ni valores universales

deduccion, demostracion; mientras que la maquinaria de universales,
axiomas, verdades a priori, etc., es la sistematizacion de la forma en que los
hombres siempre han elaborado, anticipandose a la accidon manifiesta, las
implicaciones de sus creencias con miras a revisarlas para evitar lo
desfavorable y asegurar las consecuencias deseadas” (ibid., 124).



inherentes a la institucion misma, solo su capacidad
inmanente de ensamblarse y reensamblarse en un
ensamblaje maquinico de consistencia, continuamente
renegociado y expresivo.

De manera similar, la practica zapatista de "Gobernar
Obedeciendo"” ha resultado en instituciones politicas no
representativas basadas en condiciones politicas altamente
modificables: quienes articulan la voluntad popular
obedecen y expresan dicha voluntad o son revocados. Lo
mas interesante de las comunidades zapatistas es que no
legitiman su revolucion estrictamente por normas
presupuestas basadas en la identidad (solicitudes de
"derechos", el derrocamiento del Estado, reivindicaciones
religiosas universales, un nuevo nacionalismo étnico o
referencia a principios ajenos a su propia determinacion
colectiva), sino que afirman una autorreferencia o
autonomia. ¢Qué significa esto? En lugar de simplemente
valorar su diferencia y su irrepresentabilidad
contrainstitucional ante el Estado, como argumentd Simon
Tormey, los zapatistas han creado una nueva forma de
evaluacion politica que les permite gestionar mejor la
(auto)gestion de sus instituciones mediante la gobernanza
rotativa (los delegados rotan cada 14 dias) y la propiedad
comun (ni privada ni publica) (Tormey, 2006: 138-154). La
condicion de formar parte de las cooperativas de
trabajadores, los esfuerzos agricolas comunes vy las
administraciones judiciales es compartida y se modifica



constantemente, donde los miembros expresan
directamente su voluntad mediante la toma de decisiones
por consenso y la delegacion revocable, no mediante la
representacion. La distancia o «mediacidén» entre el espiritu
de sus instituciones econdmicas, politicas y culturales y las
consecuencias de sus practicas es, por lo tanto, minima. Esto
permite la maxima participacion y retroalimentacion dentro
de la institucion. La participacion no se basa en la raza, la
clase, el género, etc., sino que se participa en la medida en
qgue la decision lo afecta. El proceso de delegacion
consensual, rotatorio y revocable ofrece asi una tercera via
entre las instituciones normativas basadas en constituciones
estaticas y el rechazo de las instituciones como tales: ofrece
una teoriay una practica de la institucion altamente mutable
y continuamente renegociada.

Conclusion

Basandome en el pensamiento posanarquista de Deleuze,
Guattariy los zapatistas, he buscado demostrar la relevancia
y la potencial fuerza de considerar algunas de las
alternativas mas constructivas que emergen en la filosofia y
la politica radicales. Creo que las tres estrategias politicas
analizadas anteriormente pueden utilizarse para
comprender y conectar con teorias y eventos politicos



similares, delineando en dltima instancia una mayor
consistencia emergente de lo que solo parecen luchas
heterogéneas, pero que en realidad son el esbozo de un
contraimperio en marcha. Sostengo que la teoria radical en
general, y el posanarquismo en particular, ha dedicado tanto
esfuerzo a deconstruir y analizar el poder que ha pasado por
alto la importante tarea de examinar las dimensiones
prefigurativas de estas alternativas politicas que emergen.

Debo admitir, sin embargo, que este analisis solo ha
podido aranar la superficie de un proyecto tedrico y practico
mucho mas profundo que se requeriria para desarrollar
plenamente tanto la teoria politica radical de Deleuze vy
Guattari como las implicaciones detalladas de las
experimentaciones politicas de los zapatistas.
Desafortunadamente, tal proyecto esta mas alla del alcance
del presente trabajo. Sin embargo, lo que he podido
argumentar en este trabajo es que la formulacion del
posanarquismo como el rechazo de la representacion y con
la afirmacion de la diferencia ofrece pocas o ninguna
herramienta tedrica para emprender una investigacion mas
prefigurativa como la que he comenzado aqui. En cambio,
he propuesto tres estrategias tedrico—politicas que creo que
podrian ser utiles para localizar y clarificar nuevos eventos
politicos anteriores y futuros: (1) wuna estrategia
multicéntrica de diagndstico politico, (2) una estrategia
prefigurativa de transformacion politica y (3) una estrategia
participativa de organizacion de instituciones. Mi objetivo ha



sido mostrar cOmo estas tres perspectivas posanarquistas
pueden desarrollarse y enriquecerse positivamente
mediante una interaccion mas constructiva con pensadores
posestructuralistas como Deleuze y Guattari, y con
militantes politicos como los zapatistas. Espero que se
realicen mas esfuerzos en la teoria politica radical, y en
particular en el posanarquismo, para atender las
invenciones y experimentos en el ambito politico concretoy
viceversa. Si queremos cambiar la situacion politica actual,
se requerira una teoria y una practica mas constructivas y
prefigurativas.

Referencias

Day, R. (2004) “De la hegemonia a la afinidad: la l6gica politica de
los movimientos sociales mas recientes”. Estudios
Culturales 18(5): 716—48.

Deleuze, G. (2004) Islas desiertas: y otros textos 1953-1974.
(Lapoujade, Ed. Taormina, Michael. Trad.) Nueva York:
Semiotext(e).

— (1997) Negociaciones 1972-1990, (Martin Joughin, trad.).
Nueva York: Columbia University Press; idem, (1990)
Pourparlers. Paris: Les Editions de Minuit.



—— (1994) Diferencia y repeticion (Patton, Paul., Trans.) Nueva York:
Columbia University Press; idem, (1968) Différence et
répétition. Paris: Presses Universitaires de France.

Deleuze, G. y Claire Parnet. (1987) Dialogos. Tomlinson H. y
Habberjam, B. Nueva York: Columbia University Press.

Deleuze, G. Guattari, F. (1994). ¢Qué es la Filosofia? (Thomlinson,
Hugh & Burchell, Graham., Trad.) Nueva York: Columbia
University Press; idem, (1991) Qu'est-ce que |Ia
philosophie? Paris: Les Editions de Minuit.

— (1987) Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. (Massumi,
Brian. Trans.) Minneapolis: Prensa de la Universidad de
Minnesota; idem, Capitalisme et Schizophrénie, tomo 2:
Mille Plateaux. Paris: Editions de Minuit, 1980.

Engels, F. [1872] (1978) “Contra los anarquistas”, The Marx—Engels
Reader (R. Tucker, Ed.). Nueva York: WW Norton.

Guattari, F. & Rolnik S. (2008) Revolucion molecular en Brasil
(Clapshow, Karel & Holmes, Brian. Trans.) Nueva York:
Semiotext(e); idem, (1986) Micropolitica: Cartografias do
Desejo. Petrdpolis: Editora Vozes.

Hardt, M. y Negri, A. (2000) Empire. Cambridge: Harvard University
Press.

May, T. (1994) La filosofia politica del anarquismo
postestructuralista.  Pittsburgh: Pennsylvania  State
University Press.



Newman, S. (2007) “Anarquismo, postestructuralismo y el futuro
de la politica radical”, SubStance 113.

Ramirez, G. (2008). El fuego y la palabra: Una historia del
movimiento zapatista. San Francisco: City Lights Publishers.

Subcomandante Insurgente Marcos. (2008) Mas alld de la
resistencia: todo. Una entrevista con el Subcomandante
Insurgente Marcos. Durham: Prensa de barcos de papel.

— (2004) iYa Basta! Diez afos del levantamiento zapatista.
(Vodovnik, Ziga., Ed.). Oakland: Prensa AK.

Tormey, S. (2006) “'/No en mi nombre': Deleuze, el zapatismo y la
critica de la representacion” Asuntos Parlamentarios 59(1):
138-54.



V. 'ESTAMOS AQUi, SOMOS QUEER, SOMOS
ANARQUISTAS': LA NATURALEZA DE LA IDENTIFICACION Y
LA SUBJETIVIDAD ENTRE LOS BLOQUES NEGROS

Edward Avery—Natale 3°

Prefacio

36 Edward Avery—Natale es candidato a doctorado en el departamento de
Sociologia de la Universidad de Temple, donde esta completando una
disertacion sobre la construccion de la identificacion de los anarco—punks
autoidentificados en el area de Filadelfia.



En las protestas del G20 en Pittsburgh en 2009, un cantico
popular incluia la frase: "jEstamos aqui! iSomos queer!
iSomos anarquistas, te vamos a joder!". Sin embargo, es
practicamente imposible que todos los miembros del bloque
negro que usan este cantico se autoidentifiquen como queer
en su vida cotidiana. En este articulo, argumento que la
presentacion del yo entre los participantes del bloque negro,
especialmente el enmascaramiento del rostro con un
panuelo negro y el uso del negro en si, permite la
destruccion de una identificacion previa y la recreacion
temporal de una nueva. Enfatizo las teorias desarrolladas
por Deleuze y Guattari y Giorgio Agamben. También analizo
un fanzine producido por los organizadores de la resistencia
al G20 en Pittsburgh para mostrar que mi interpretacion de
la subjetividad del bloque negro se refleja en las
afirmaciones de los participantes del bloque negro.

Introduccion

Durante las protestas del G20 en Pittsburgh, Pensilvania,
en 2009, los grupos del bloque negro salieron a las calles
para interrumpir las reuniones y el funcionamiento de la
ciudad, como suele ocurrir en las protestas de las cumbres
comerciales. Durante al menos una de estas protestas, se
desarrollé6 un cantico: "jEstamos aqui! jSomos queer!



iSomos anarquistas, te vamos a joder!". Lo fascinante de
este cantico es la frase "Somos queer", ya que claramente
habia demasiados anarquistas participando en el bloque
negro como para estar compuesto solo por aquellos que se
autoidentificarian como queer3’. En cambio, hubo varias
personas que no habrian mantenido una identificacion
gueer en su vida cotidiana que, sin embargo, participaron en
un cantico que implicaba asumir esa identificacion, al menos
momentaneamente.

Esta identificacion momentanea como queer durante el
bloque negro demuestra la fluidez posmoderna de las
subjetividades identitarias. El sujeto es capaz de adoptar una
multitud de posiciones subjetivas para su identificacion, y
luego igualmente capaz de desechar cualquiera de estas
mismas identificaciones cuando ya no le sirve. De hecho,
esta es la razon por la que el término «identificacion» es en
si mismo superior al término «identidad». Brubaker vy
Cooper (2000) enfatizan que el término «identificacion»
destaca la naturaleza fluida y siempre cambiante del yo. Esto
se representa por el cambio del sustantivo «identidad», que
implica una cosa singular que existe en el mundo, al verbo
«identificacion», que enfatiza el acto de asumir un yo32. Si

37 Si asi fuera, probablemente se habria tratado de un bloque rosa, que surgio
durante los disturbios nocturnos de la Universidad de Pittsburgh.

38 El término «identificacion» resuelve la inquietud de Alberto Melucci en
«Cddigos Desafiantes», donde afirmaba: «FEl término «identidad» es
conceptualmente insatisfactorio: transmite con demasiada fuerza la idea de
la permanencia de un sujeto. Sin embargo, en este momento, ninguna otra



bien esta multiplicidad y fluidez de la identificacidn se ajusta
a la naturaleza de nuestra comprension de la subjetividad en
la era posmoderna contemporanea, en la que los humanos
«deben ser entendidos como multiples y sin centro» (Call,
2002: 130), sigue siendo cierto que las personas intentan
regularmente mantener la ilusidon de una identidad singular.
En otras palabras, si bien sabemos que la identificacion es
parcial, fluida y multiple, las personas suelen intentar
presentar al mundo exterior la imaginacion fantasmatica de
una identidad Unica. Esto suele hacerse mediante la
narratividad, un proceso en el que nos contamos historias
sobre nosotros mismos, con antagonistas, tramas vy
personajes (Vila, 2000). Estas historias estructuran lo que de
otro modo serian nuestras identificaciones cadticas,
convirtiéndolas en la ilusidén de una identidad estable.

Entonces, la adopcion de una identificacion "queer" por
parte del bloque negro plantea la siguiente pregunta: épor
qué estas personas en ese momento eran capaces de
presentar una identidad queer cuando algunas de ellas no se
identificaban como queer en su vida cotidiana? ¢Qué tuvo
este momento que genero esta posibilidad? Si las personas
normalmente buscan la coherencia mediante la creacion de
una identidad estable ilusoria, équé cambid en el bloque
negro? En este articulo, argumento que la naturaleza de la

designacion parece tener la capacidad de reemplazarlo en su propdsito»
(1996: 72). Sostengo que «identificacion» es precisamente una de esas
designaciones.



estética del bloque negro, y especificamente la naturaleza
de la mascara, permite que esto ocurra. Argumento que la
presentacion del bloque negro permite la negacién de la
ilusion de identidad y la posibilidad temporal de un ser
desterritorializado deleuziano, lo cual relaciono con el
concepto de la singularidad—lo—que—sea desarrollado por
Giorgio Agamben.

Finalmente, una nota metodoldgica: varios de los autores
gue aparecen en este articulo presentan diferencias tedricas
gue no se abordan en este trabajo, ya que sus similitudes
son mas importantes para mis objetivos. Para los fines de
este trabajo, me interesan mas los efectos de las ideas
desarrolladas por estos autores y sus similitudes (que
considero numerosas) que las contradicciones que pueden
surgir entre ellos a través de sus numerosas obras
importantes. Esto no pretende restar importancia a estas
diferencias, sino simplemente afirmar que, para los fines del
analisis aqui desarrollado, sus similitudes son mas
relevantes.

é¢Qué son los Black Blocs?

Los blogues negros se han vuelto comunes en las
protestas, especialmente en Occidente. Aunque fueron



desarrollados inicialmente por activistas en Alemania a
principios de la década de 1980, no alcanzaron mayor
notoriedad hasta los disturbios de la Organizacién Mundial
del Comercio (OMC) en Seattle en 1999 (Highleyman, 2002).
Hoy en dia, se los ve con mayor frecuencia en movilizaciones
antiglobalizacion, como el G20 en Pittsburgh, y otras
acciones contra el neoliberalismo y el capitalismo, como los
disturbios olimpicos en Vancouver y las actividades
insurreccionales en curso en Grecia, donde los anarquistas
salen a las calles para protestar, amotinarse, luchar contra la
policia y presentar ostentosamente su descontento con el
capitalismo y el Estado. La estética de un bloque negro
incluye principalmente el uso de pantalones negros, botas o
zapatillas negras, una sudadera negra con capucha y un
panuelo negro para cubrirse el rostro. Estos panuelos
funcionan como mascaras, atadas alrededor de la mitad
inferior del rostro, de modo que los ojos y la frente del
portador siguen siendo visibles, pero la nariz, la boca, las
mejillas y la barbilla quedan cubiertas. Esto crea una imagen
similar ala del bandido en las representaciones de |la primera
"frontera" estadounidense. Muchos participantes del
bloque negro también usan a veces mascaras de gas y gafas
protectoras para protegerse del gas lacrimogeno.

Las tacticas del bloque negro suelen implicar una
combinacion de destruccion de propiedad, como romper los
escaparates de tiendas corporativas como Starbucks vy
McDonald's, y actuaciones carnavalescas. Estas estrategias



se emplean a menudo para causar el mayor dano posible y
perturbar al maximo el funcionamiento normal de los
negocios y el gobierno de la ciudad anfitriona, con el
objetivo de no perjudicar a la poblacion, con la posible
excepcion de la policia, que puede ser vista como el enemigo
en una guerra de clases o social en curso. David Graeber
(2002) describe las tacticas del bloque negro de la siguiente
manera:

Los Black Blocs [...] han estado intentando, cada uno a
Su manera, trazar un territorio completamente nuevo
[...] Estan intentando inventar lo que muchos llaman un
'nuevo lenguaje'’ de desobediencia civil, combinando
elementos de teatro callejero, festival y lo que solo
puede llamarse guerra no violenta —no violenta en el
sentido adoptado, por ejemplo, por los anarquistas del
Black Bloc, en el sentido de que evita cualquier dano
fisico directo a los seres humanos (Graeber, 2002: 66).

El objetivo mas obvio de la destruccion de propiedad es
drenar el dinero de la ciudad y las corporaciones, o al menos
causarles inconvenientes. Esta destruccion de propiedad no
es aislada, sino que se centra en objetivos especificos que se
consideran representantes del orden hegemodnico
neoliberal. Por ejemplo, «Los bancos y las companias
petroleras a menudo se convierten en objetivos, al igual que
los comercios minoristas que venden productos de
explotacion laboral y las cadenas de restaurantes de comida



rapida que contribuyen a la monocultura global»
(Highleyman, 2002).

El objetivo de estos activistas no es exigir nada al capital ni
al Estado, sino “no exigir nada” (por ejemplo, véase
Anonymous, 2010 y Schwarz, Sagris y Void Network, 2010:
192-194). Alberto Melucci, antes de los disturbios de
Seattle, pero reconociendo las tendencias crecientes entre
los activistas, sefald las tendencias anarquicas entre los
movimientos sociales, incluida la falta de demandas, en su
libro de 1996, afirmando que los activistas “ignoran el
sistema politico y, en general, muestran desinterés hacia la
idea de tomar el poder” (1996: 102). Richard J.F. Day (2005)
también ha senalado esta tendencia en lo que él [lama los
movimientos sociales mas recientes, de los cuales los
bloques negros serian una parte.

Estos movimientos se relacionan con la politica del
aburrimiento articulada por los situacionistas durante Mayo
del 68, en la que los activistas mantuvieron el deseo de un
momento de «festival» perpetuo. Este festival es un
momento de «juego» politico, de constante cambio vy
representacion, que puede describirse como una politica del
«gesto». Lewis Call describe la importancia de este
desarrollo politico en su libro Anarquismo posmoderno:

De hecho, el concepto del gesto formaba parte de Ia
propia definicion del situacionismo [...] Estos gestos
podian ser artisticos o abiertamente politicos, satiricos o



subversivos. Sobre todo, pretendian ser ludicos [...] La
«ética del juego» situacionista pretendia ser un antidoto
contra la ética del trabajo casi puritana, endémica tanto
del capitalismo como del comunismo institucional. Y Ia
praxis gestual de los situacionistas pretendia llevar la
revolucion al extraio e inexplorado terreno del simbolo
(Call, 2002: 102).

Esta falta de exigencias al sistema, combinada con los
ataques a la propiedad privada y el caracter ludico de
algunas tacticas, da lugar a una serie de movimientos de
protesta que pretenden ser practicamente imposibles de
incorporar a los sistemas de control. Este ultimo punto es
particularmente importante. Dado que «la mejor manera de
asegurar la desactivacion de una fuerza social radical es
asegurar su inclusion» (Day, 2005: 29), la Unica manera de
evitar la impotencia es negarse a la inclusion, y una forma de
lograrlo es no exigir nada al sistema y trascender los limites
tradicionales del discurso activista a través de festivales y
carnavales.

Los bloques negros también enfatizan la performance y la
creacion temporal del mundo en el que desean existir, sin
cerrar la posibilidad de acciones diferentes en el futuro. En
otras palabras, si bien uno vive, al maximo de sus
capacidades, como una representacion de lo por venir, esto
se hace sin asumir que sea estable o permanente, ya que lo
por venir siempre debe permanecer abierto. Alberto
Melucci ha enfatizado la importancia de esta forma de



actuar, afirmando que los participantes del movimiento
contemporaneo creen: «Si no puedo convertirme en lo que
quiero ser a partir de hoy, no me interesara ese cambio»
(1996: 184). Esto se relaciona con la falta de formulacion de
demandas, ya que estos activistas articulan el deseo de crear
el nuevo mundo en el que desean existir en lugar de
simplemente pedirle al Estado o al capital que se reformen
en algo menos vil. Ademas, la forma como Melucci formula
su afirmacién indica que estos activistas no se ven a si
mismos como habiendo logrado o apuntando a lograr algun
tipo de permanencia en sus actos, sino que es una cuestion
de llegar a ser y comenzar, lo cual puede ser permanente y
continuo.

Los bloques negros, entonces, representan un
contrapunto a la hegemonia capitalista. Son algo que impide
la incorporacion a los sistemas del capitalismo y del Estado
al negarse a exigirle nada. Los bloques negros representan
las posibilidades futuras de un mundo mejor por el que
luchan los anarquistas, pero que también construyen junto
con la existencia de este mundo. Como mostraré mas
adelante, esta representacion de algo distinto al sistema en
el que vivimos es particularmente importante.

Sin embargo, también creo que las mascaras que usan los
activistas del bloque negro ofrecen una posibilidad adicional
gue aun no se ha desarrollado por completo en la literatura.
Si bien el equipo del blogue negro permite camuflar Ia
identidad, creo que este punto puede ir mas alla de



simplemente ocultar el rostro a la policia, el FBI y otras
autoridades. Como exploro a continuacion, creo que las
mascaras que usan los activistas del bloque negro permiten,
en particular, la adopcion y el rechazo de diversas
identificaciones (en el sentido de subjetividad, no en el
sentido del nombre oficial, la direccidn, etc.) que uno podria
desear adoptar. Ademas, mostraré que la literatura surgida
a raiz de las protestas del G20 en Pittsburgh indica que al
menos algunos de los participantes en estas acciones
también piensan en el bloque negro de esta manera.

La Mascara Negra

Preparate para mezclarte, para ponértelo vy
desaparecer [...] Podria ser cualquiera, en cualquier
lugar [...] Tener una identidad completamente
nueva [...] o0 no ser nadie en absoluto esta vez [...]
S6lo dame una mascara negra.

La (internacional) conspiracion del ruido: Mdscara negra

Como se menciond anteriormente, las mascaras son una
parte constante de la estética del bloque negro, permitiendo
al anarquista evitar la identificacion externa mediante
dispositivos de grabacion y también otorgando al menos
cierta proteccion contra el gas lacrimogeno. Sin embargo,



creo que la funcién de la mdascara va mas alla. La cita inicial
de esta seccion incluye la letra de |la cancion "Black Mask" de
la banda anarco-punk "The (International) Noise
Conspiracy". Los versos que seleccioné de la cancidn
enfatizan el punto que quiero plantear sobre lo que una
mascara negra permite hacer al participante del bloque
negro. Como mostraré aqui, la mascara permite borrar la
identificacion, que el participante se convierta en cualquier
persona o en nadie, que tenga una nueva identidad, como la
identidad queer en las protestas del G20 en Pittsburgh.

Una mascara, por supuesto, cubre al menos parte del
rostro. El rostro en si, segun Deleuze y Guattari, es lo que
representa la significacion del sujeto; que “la forma del
significante tiene una sustancia, o el significante tiene un
cuerpo, a saber, el Rostro (el principio de los rasgos de
facialidad, que constituye una reterritorializaciéon)” (1987:
117). Este aspecto de los rostros se puede rastrear hasta el
origen de la palabra rostro, que proviene de facies en la
medicina antigua. Este término significaba una apariencia
superficial que caracterizaba un tipo, que se conectaba no
directamente con la anatomia, sino con el mundo que
rodeaba |a facies, asi como con una relacion entre sujetos
(Calefato, 2004: 68). Por lo tanto, el rostro es la significacién
del yo en relaciéon con los demasy, segun Deleuze y Guattari,
es sobre el rostro que uno se reterritorializara después de
haberse desterritorializado en una linea de fuga rizomatica.
En resumen, esto significa que una vez que uno ha



rechazado [siempre temporalmente] la subjetividad,
entrando asi en una linea de fuga, uno siempre se
reterritorializara de alguna manera, lo que significa que
recuperara la subjetividad, y esta reterritorializacion
siempre es sobre una "cara".

Sin embargo, el rostro como subjetividad incluye Ila
posibilidad de que el rostro sea una metafora para la
representacion de la propia subjetividad. Asi, el rostro o la
facialidad no se limita a la presentacion frontal de la cabeza.
En cambio, el rostro puede expandirse o extenderse a otras
partes del yo, convirtiendo otros aspectos del individuo en
una facialidad. Esto también se relaciona con la facies
antigua, ya que el rostro era un «territorio movil, cuyos
signos la medicina hipocratica [...] escudrifaba, no en
términos de anatomia, sino en su conexidén con el mundo
circundante y entre si, en ese estado de alteridad y unidad
intrinseco a todo ser vivo» (Calefato, 2004: 68). Esta
expansion del rostro puede ocurrir, por ejemplo, a través de
la fetichizacion, cuando uno permite que otra porcion del
cuerpo represente al yo. En otras palabras, el rostro es la
significacion de la propia subjetividad, y como tal, otros
aspectos de esta representacion pueden obtener
«rostroidad». Deleuze y Guattari articulan esta idea de la
siguiente manera: «El rostro es una superficie [...] si la
cabeza y sus elementos se facializan, también puede
facializarse todo el cuerpo» (1987: 170). Pero, por supuesto,
en nuestra cultura, el rostro suele facializarse en la cabeza



gue mira hacia adelante, con que experimentamos primero
la subjetividad del otro. Esto, por supuesto, no es
intrinsecamente cierto y podria ser de otra manera, pero a
menudo es asi.

Asi pues, para centrarnos por un momento en el rostro de
la cabeza que mira hacia adelante, si podemos afirmar en
términos generales que es aqui donde esperamos que la
facializacion y la subjetivacion se produzcan con mayor
facilidad para muchas personas, équé ocurre entonces
cuando se enmascara esta superficie, como se hace durante
un black bloc? Segun Deleuze y Guattari, al enmascarar el
rostro,

o bien la mascara asegura la pertenencia de la cabeza
al cuerpo, su devenir animal, como ocurria en las
sociedades primitivas. O bien, como ocurre ahora, la
mascara asegura la ereccion, la construccion del rostro,
la facializacién de la cabeza y el cuerpo: la mascara es
ahora el rostro mismo, la abstraccion u operaciéon del
rostro. La inhumanidad del rostro. El rostro nunca asume
un significante o sujeto previo [...] El rostro es una
politica (1987: 181).

Asi, «el rostro alberga en su rectangulo o circulo todo un
conjunto de rasgos, rasgos de facialidad, que subsume y
pone al servicio de la significacion y la subjetivaciéon» (ibid.,
188). En otras palabras, el rostro es lo que significa la
subjetivacion, y la mascara misma viene a representar esta



subjetividad; la mascara borra al antiguo sujeto y representa
al nuevo.

La naturaleza del enmascaramiento, como la supresion del
sujeto inicial que permite la transformacion de algo mas, es
también la que muestra la multiplicidad y la fantasmatica
subjetividad humana. En otras palabras, al usar la mascara
para suprimir una subjetividad, también se muestra la
naturaleza imaginaria de |la propia subjetividad estable. Asi
lo reconoce Slavoj Zizek en su reciente y breve obra, «El
vecino con burka»:

Desde una perspectiva freudiana, el rostro es la
mascara definitiva que oculta el horror de |la Cosa-
Vecina: el rostro es lo que hace al Vecino le semblable,
un semejante con el que podemos identificarnos y
empatizar [...] Esta es entonces la razon por la que un
rostro cubierto causa tanta ansiedad: porque nos
confronta directamente con el abismo de |la Otra—Cosa,
con el Vecino en su dimension siniestra. El mero hecho
de cubrirse el rostro oblitera un escudo protector, de
modo que la Otra—Cosa nos mira directamente [...] ¢Qué
pasaria si fuéramos un paso mas alla e imaginaramos a
una mujer 'quitarse’ la piel de la cara misma, de modo
que lo que vemos debajo de su rostro es precisamente
una superficie anénima, oscura y lisa, similar a un burka,
con una estrecha ranura para la mirada? 'JAma a tu
projimo!' significa, en su forma mas radical,
precisamente el amor imposible-real por este sujeto



desubjetivizado, por esta monstruosa mancha oscura
cortada con una ranura / mirada (Zizek, 2010).

En otras palabras, desde una perspectiva psicoanalitica, el
rostro es en si mismo una mascara que oculta la naturaleza
de la subjetividad como una nada disfrazada de algo; nunca
Ssomos un Yyo unico y unificado, sino que solo nos
imaginamos como tales para cumplir con el significante
vacio lacaniano. La eliminacion del rostro como
representacion de la subjetividad a través del
enmascaramiento, en el caso de Zizek el burka, confronta al
sujeto con la experiencia subconsciente de su propia falta:
hace obvia la falta de la realidad de un yo unico y unificado
al presentar al otro un otro desubjetivado. En el caso de la
mascara negra que se usa durante los black blocs, podemos
decir que ocurre lo mismo. Sin embargo, la diferencia es que
el participante del black bloc quiere que se acepte esta falta,
mientras que el vecino de Zizek se horroriza ante la
confrontacion con el sujeto de la falta.

Asi, al bloquear el rostro mediante el enmascaramiento, se
detiene la experiencia de l|la subjetividad previamente
existente, permitiendo que el sujeto asuma una nueva
subjetividad de eleccion, asumiendo que acepta esta
carencia®. Esto es lo que Deleuze y Guattari quieren decir

39 Esta cuestion de elegir aceptar la supresion de la subjetividad es
particularmente importante. Si bien Zizek nos muestra que ocultar el rostro
podria exponernos como la Otra Cosa, borrando la identidad asumida, no
parece ser que al ocultarnos siempre se cree necesariamente una nueva



cuando afirman: «La mdascara es ahora el rostro mismo». La
mascara permite algo similar a un devenir-lo—que-sea en el
lenguaje de Giorgio Agamben. Para Agamben, este—lo—que—
sea es la singularidad—-lo—que—sea:

CUALQUIER cosa es la figura de la singularidad pura.
Cualquier singularidad no tiene identidad, no esta
determinada con respecto a un concepto, pero tampoco
es simplemente indeterminada; mas bien, se determina
Unicamente a través de su relacién con una idea, es
decir, con la totalidad de sus posibilidades (Agamben,
1993: 68.7).

No es, entonces, que la singularidad enmascarada no
pueda convertirse en algo (en el caso anterior, un anarquista
gueer), sino que este algo debe ser tanto temporal como
parcial, pero también en relaciéon con una idea que es
igualmente temporal y parcial. La mascara misma permite
esta temporalidad y parcialidad al borrar la subjetividad y
permitir al sujeto asumir otras subjetividades. Uno adopta la
identificacion que es util para la accion, pero esta
identificacion puede ser en si misma temporal y puede ser
rechazada cuando otra es util o cuando uno se
desenmascara. En cualquier caso, esto se relaciona con una
idea, el anarquismo, y la totalidad de posibilidades, es decir,

subjetividad. En cambio, es la decision tomada durante el black bloc la que
lo permite, una decisién que a menudo no toma, por ejemplo, una novia con
velo.



posibles identificaciones: uno podria ser muchos posibles
algos diferentes, pero a menudo solo obtiene
identificaciones especificas.

David Graeber senala esta naturaleza de la mascara
cuando habla de un bloque negro en la Cumbre de las
Ameéricas en la ciudad de Quebec, donde varios anarquistas
llevaban mascaras con la siguiente inscripcion en los
margenes:

Permaneceremos sin rostro porque rechazamos el
espectaculo de la fama, porque somos todos, porgue el
carnaval nos llama, porque el mundo esta patas arriba,
porque estamos en todas partes. Al usar mascaras,
demostramos que quienes somos no es tan importante
como lo que deseamos, y lo que deseamos es todo para
todos (citado en Graeber, 2009: 148).

Aqui vemos tanto la importancia de borrar la identidad -
permanecer sin rostro, convertirse en todos, rechazar el
espectaculo de la celebridad— como la importancia del
caracter carnavalesco del Black Bloc. Curiosamente, esto se
inscribia en los laterales de las mascaras, que a su vez
llevaban impresa la imagen de un rostro que no era el del
participante que la portaba, creando asi, literalmente, un
nuevo rostro para el sujeto desfigurado del Black Bloc.

Ademas, aungue reflexionaré mas sobre el concepto de
"no exigir nada" mas adelante, aqui debo abordar la



aparente tension entre la idea de rechazar las demandas y el
hecho evidente de que los anarquistas, no obstante,
expresan deseos, representados anteriormente por |la
afirmacion de que quieren todo para todos. Lo importante
aqui no es que los anarquistas no tengan deseos ni ideas de
lo que esperan lograr. Si asi fuera, les seria imposible
siquiera identificarse como anarquistas o anticapitalistas, ya
gue cada una de estas etiquetas identitarias implica un
deseo o una necesidad. Lo que debe entenderse es que no
exigir nada significa negarse a exigir al capital y al Estado, y
en cambio aspirar a crear algo completamente nuevo ellos
mismos.

La estética del bloque negro, entonces, es una supresion
de la identificacidon; permite que el anarquista enmascarado
se convierta en la singularidad de lo que sea, y como tal, en
cualquier cosa, como la persona queer del cantico
mencionado. El bloque negro borra la facializacion previa,
pero como Deleuze y Guattari nos dicen, la facializacion se
extiende a todo el cuerpo; todo el cuerpo puede convertirse
en un rostro. Asi, la supresion de la identidad previamente
existente también puede extenderse a todo el cuerpo: el
activista del blogue negro viste de negro de pies a cabeza,
creando todo el cuerpo como el rostro del anarquista, quien,
en el caso del cantico mencionado, también es capaz de
asumir la identificacion de "queer". Que el sujeto vista de
negro al hacer esto no es una coincidencia, sino que se
relaciona con la naturaleza misma de la negritud como un



estilo de vestimenta que “hace explicita una obliteracién del
significado, una especie de absorciéon fisica de todos los
rayos de luz que transforma el cuerpo vestido de negro en
una entidad transparente o invisible” (Calefato, 2004: 110).

Sin embargo, Deleuze y Guattari también nos dicen que las
desterritorializaciones, la obliteracion del sentido y la
subjetivacion, son siempre parciales y nunca se logran del
todo. Asi, si bien la desterritorializacion del
enmascaramiento es una via de escape de la subjetividad
hacia el devenir rizomatico, «la desterritorializacion debe
pensarse como un poder perfectamente positivo que tiene
grados y umbrales (epistrata), es siempre relativo y tiene la
reterritorializacion como su reverso o complemento»
(Deleuze y Guattari, 1987: 54). En otras palabras, una
desterritorializacion siempre requiere una
reterritorializacion; uno nunca puede volverse completa y
permanentemente rizomatico; si bien puede rechazar la
subjetividad, siempre se resubjetivara.

La eliminacion de la subjetivacion que realiza |la estética del
bloqgue negro siempre requiere un retorno a la identidad. El
sujeto primero se reterritorializara en la subjetividad
anarquista y luego, en este caso, en la subjetividad queer.
De hecho, el bloque negro no puede evitar una
reterritorializacion en la identificacion del anarquista, ya que
esta subjetividad es necesaria para su progreso; la
subjetividad de «anarquista» es necesaria para el objetivo
de la insurreccion y la revolucién, por lo que la eliminacion



es parcial hasta después de la insurreccién; la mascara borra
la subjetividad, pero dado que la mascara en si misma es un
significante del anarquista, siempre se reterritorializara en
una subjetividad anarquista, incluso si esta subjetividad esta
asociada, como en el caso del anarquista queer. Es,
entonces, lo queer la reterritorializacién secundaria en este
caso, y el rostro se convierte en un rostro queer—anarquista.

Esta incapacidad de desterritorializarse permanentemente
lejos de toda subjetividad, incluyendo la del anarquista, es el
significado mas verdadero de la declaracion de Jean Genet
en Paris 1968, “C'est triste a dire, mais je ne pense que |'on
puisse vaincre sans les drapeaux rouges et noirs. Mais il faut
détruire apres [Desafortunadamente, no creo que podamos
ganar sin las banderas rojas y negras. Pero seran destruidas
después]” (Crimethinc, 2008: 11). Las banderas rojas vy
negras son un significante frecuente del anarcocomunismo,
el negro significa anarquia y el rojo significa comunismo. Sin
embargo, la existencia misma de las banderas también
promueve la subjetivacion externa como una identidad
singular, anarquista, en lugar de la liberacion de convertirse
en lo que sea.

Lo mismo podria decirse de las mascaras negras: son
necesarias para los anarquistas contemporaneos, pero
después debemos quitarnoslas y destruirlas. Las mascaras
negras siguen siendo necesarias porque permiten al
anarquista convertirse en la representacion de lo
poshegemonico aun por venir, ese futuro que luchamos por



conseguir. El bloque negro, en el lenguaje de Agamben, es,
pues, una manera, en el sentido de que es «una manera de
surgir; no un ser que se encuentra en este o aquel modo,
sino un ser que es su modo de ser, y por lo tanto, sin dejar
de ser singular y no indiferente, es multiple y valido para
todos» (Agamben, 1993: 28.8). Esta validez se relaciona con
la idea de rechazar las demandas. Los anarquistas del bloque
negro no desean que el Estado satisfaga sus demandas; en
cambio, representan lo que podria ser y en lo que todos
podrian llegar a ser. Esto se representa en una frase de los
disturbios griegos del invierno de 2008, donde prevalecian
los bloques negros y las mascaras, y mas tarde en el titulo de
un libro reciente sobre estos disturbios, We Are An Image
From The Future (Schwarz, Sagris y Void Network, 2010);
representan aquello que puede ser pero que aun no esta
aqui.

éLo ven asi los participantes del Bloque Negro?

Para comprender adecuadamente los blogues negros, no
solo debemos comprender la estética, sino también como se
perciben a si mismos algunos de quienes participan en ellos
durante el acto. {Podrian creer quienes participan en los
bloques negros que la identidad puede borrarse y adoptarse
libremente mediante el uso de mascarillas y el vestir de



negro? ¢ Creian esto algunos de los participantes del G20 en
Pittsburgh al asumir la identificacion queer? éVen su
presentacion como algo anterior a lo por venir? éY creen que
no exigen nada? Y, al final, étendran que destruir la
subjetividad anarquista como destruyen todas las demas?
Para describir esto, me basaré en un fanzine titulado "El
enemigo de la humanidad habla poder", surgido de los
organizadores de la resistencia del G20 en Pittsburgh?°.
Como mostraré, creo gue este comunicado indica que varios
de los demas participantes en los bloques negros del G20 en
Pittsburgh podrian percibir el uso de mascarillas de la
manera que he descrito anteriormente.

En la seccion de El Enemigo de la Humanidad Habla Poder,
"Mi pronombre de género preferido es la negacion”, que
aborda especificamente la homosexualidad y la relacion
entre esta y los blogues negros, el/los autor(es) relata(n) una
conversacion con un/a amigo/a. Este/a comentd: "éiQué
tiene eso de extrano? La gente simplemente vestia de negro
y quemaba cosas en la calle". El/los autor(es) responde(n):
"La practica de vestir de negro y destruirlo todo bien podria
ser el gesto mas extrano de todos". Afirman que "ser extraino

40 El Enemigo de la Humanidad Habla Poder no tiene autor(es) asociado(s),
lo que borra la subjetividad identitaria de la autoria. Ademas, el fanzine no
esta disponible en internet. El objetivo de sus creadores era demostrar que
las redes de intercambio entre personas siguen siendo valiosas, por lo que
nunca crearon una version accesible en linea. Para mantener esta tradicion,
st algun lector desea un ejemplar de este fanzine, puede contactar al autor de
este articulo para que le envien una copia fisica por correo.



es negar", que el devenir del bloque negro fue en si mismo
un gesto de homosexualidad, ya que niega no solo los limites
de género y sexualidad, sino que el acto de resistencia del
bloque negro también negd la propia subjetivacion.
Continuan diciendo:

Sin dudarlo, las personas queer se deshicieron de las
limitaciones de la identidad al volverse auténomas,
moviles y multiples, con diferencias variables.
Intercambiamos deseos, gratificaciones, éxtasis y
emociones tiernas sin referencia a las tablas de plusvalia
ni a las estructuras de poder [...] Si la tesis de que el
género siempre es performativo es correcta, entonces
nuestras identidades performativas resonaron con el
género mas queer de todos: el de la destruccion total. De
ahora en adelante, nuestros pronombres de género
preferidos son el sonido de cristales rotos, el peso de
martillos en nuestras manos y el aroma empalagoso de
mierda en llamas. Dirijanse a nosotras como
corresponde.

Aqui vemos que al menos algunos de los manifestantes de
los bloques negros de Pittsburgh si veian el bloque negro
como una negacion de sus identificaciones previas. Ademas,
vemos que la destruccion de la identificacion mediante el
enmascaramiento del rostro se percibe como la eliminacién
del yo en todo el cuerpo, ya que no solo afirman que el
enmascaramiento es el gesto mas queer de todos, sino que
el acto de vestir de negro, de ocultarse por completo, es el



gesto mas queer de todos. Ademas, podemos problematizar
mas profundamente la frase: "jEstamos aqui! iSomos queer!
iSomos anarquistas, te vamos a joder!". Si bien Ia
identificacion debe, hasta cierto punto, indicar la sexualidad
qgueer, como lo indican las referencias al género, los
pronombres, las sexualidades y los éxtasis, también hace
referencia a algo mas. Como afirma el/los autor(es), la
gueeridad en este caso también significa la negacion misma;
significa la negacién o la obliteracién de una identificacion
existente y la libertad de convertirse en lo que sea. La
destruccion llega a incluir la destruccion de la identificacion.
Esta destruccion de la identificacion también requiere que
los participantes vayan mas alla de la solidaridad en el
sentido de las teorias tradicionales de redes sociales. En
cambio, esta destruccion se adentra en el ambito de lo que
McDonald (2002) ha llamado "fluidaridad". La fluidaridad
enfatiza el proceso de creacidn y cambio durante las luchas,
mas que la construccion o el mantenimiento de un
movimiento singular y coherente con lideres publicos y una
identidad singular y coherente, como la "marxista" o la
"proletaria".

Ademas, este mismo fanzine también indica que algunos
se veian a si mismos como representantes de lo por venir.
Sin embargo, no lo hacen intentando obtener el estatus de
hegemonia. En cambio, en el lenguaje de Richard JF Day
(2004; 2005), representan un futuro antihegemonico.
Vemos esto cuando afirman que el objetivo no es la



"produccion de militantes anarquistas con una ideologia
adecuada", sino la propagacion de practicas insurreccionales
como una forma de ser. Aqui reivindican una clara victoria:
"Las practicas desenfrenadas que antes se limitaban a un
pequeno subconjunto del discurso anarquista se
extendieron a través de categorias politicas, racializadas, de
género y sexuales, incluso apoderandose de una parte de la
poblacion estudiantil" (ibid., 13-14). En otras palabras,
como dije antes, pretendian representar una nueva forma
de estar en el mundo, una forma de ser "destruccion total".
Esta representacion tuvo éxito al menos temporalmente, ya
qgue aquellos que antes no habrian participado en tales
acciones adoptaron esta forma de ser.

Por lo tanto, creo que los participantes en Pittsburgh se
veian a si mismos como representantes de una manera
valida para todos, pero esto no se hace de manera
paternalista. Mas bien, al representar una forma de
destruccion y fluidez, representan la posibilidad de
convertirse en lo que sea. A diferencia, por ejemplo, de una
vanguardia marxista que define los limites de lo posible para
las masas proletarias, el bloque negro simplemente
representa la posibilidad de convertirse en lo que sea. Esta
manera es la que Melucci describe como el "sujeto de
accion" (1996: 91). Nos dice que, a diferencia de los
movimientos sociales existentes previamente, que "estaban
mas profundamente arraigados en una condicion social
especifica en la que estaban inmersos, de modo que la



cuestion de lo colectivo ya estaba respondida desde el
principio” (ibid., 84), los sujetos de accion contemporaneos
rechazan esta subjetividad preconcebida. Por lo tanto, el
significado mas verdadero de la "accion" en "sujeto de
accion" seria el acto de convertirse en el sujeto que uno
desea ser y cesar ese devenir cuando el sujeto lo considere
oportuno; en otras palabras, convertirse en la singularidad
de lo que sea. Asi, el impulso destructivo del bloque negro
es la destruccion de todo, y esto es contrarrestado por el
impulso creativo de crear una nueva identificacion en ese
momento, cumpliendo asi la afirmacion de Bakunin de que
el impulso de destruir es también un impulso creativo; todo
destruira la subjetividad para crear nuevos y multiples yoes.

Pero ées este impulso también un impulso para destruir la
subjetividad anarquista? Los autores de E/ enemigo de la
humanidad habla poder afirman que:

Si sabemos que la cumbre comercial es una imagen de
si misma, y sabemos que el manifestante también lo es,
entonces debemos confrontar ambas si pretendemos
destruir la sociedad espectacular [...] incluso los
activistas anarquistas mas ideoldgicos se hicieron
complices de la ingobernabilidad colectiva. Fue a través
de esta ingobernabilidad —de esta pérdida de identidad-
qgue tanto los términos establecidos por el discurso
empobrecido del activismo como los del Estado fueron
practicamente derrotados.



Esta afirmacion enfatiza el objetivo no solo de destruir el
G20 vy el capital global, sino también, en ultima instancia, al
activista y a los sujetos anarquistas. Cuando afirman que los
activistas anarquistas mas ideologicos "se hicieron
complices" del acto de "devenir ingobernables", vemos con
mayor claridad el deseo de destruir la subjetividad
anarquista. El anarquista mas ideoldgico esta sujeto a la
fuerza externa de la ideologia anarquista; la fuerza de la
ideologia limita al sujeto. Sin embargo, en el acto del bloque
negro, incluso este idedlogo se convirtid en lo que sea y se
dedicdé a la destruccion de la subjetividad mediante la
pérdida del yo. Asi, al menos por ese momento, el sujeto
obtiene la cualidad de lo que sea y entra en una linea de
fuga. Sin embargo, como dije antes, este lo que sea tiene que
reterritorializarse, y esto siempre recaia sobre el anarquista,
y en algunos casos sobre la comunidad queer.
Reterritorializar al anarquista es esencial, ya que es el
anarquista el que debe destruir todo, pero al final el sujeto
también tendra que destruir al anarquista.

Finalmente, esta ausencia de una postura ideoldgica
estricta es también lo que prefigura la exigencia de nada. Si
bien los autores reconocen que algunas personas han
expresado su preocupacion por la falta de una estrategia o
ideologia clara que sustente acciones como las descritas
agui, en cambio, ven esto como una ventaja que les permite
rechazar la incorporacion. Afirman: «En un clima politico
carente de una izquierda real, adoptar una estrategia con



demandas y tacticas especificas para lograr nuestros
objetivos solo consolidaria a los anarquistas como la
oposicion leal». En primer lugar, agui vemos que contintdan
considerandose anarquistas, se han reterritorializado.
Aungue el objetivo a largo plazo es destruir incluso esto, en
esta cita vemos que mantienen una subjetividad anarquista.
De no ser asi, no podrian ver a los anarquistas como
amenazados de ser incorporados como la «oposicion leal»
porque no serian anarquistas. En segundo lugar, agui vemos
gue no exigen nada; se niegan a hacer demandas que el
sistema pueda satisfacer, incorporando asi su resistencia. Al
convertirse en la «oposicion leal», solo serian aquellos a
guienes se podria apaciguar satisfaciendo ciertas demandas.
Al negarse a exigir, al participar en un acto de destruccion
total, rechazan esta incorporacion.

Asi, sostengo que el rechazo a la subjetivacion y al devenir
de lo que sea es exactamente lo que algunos participantes
del bloque negro del G20 se veian a si mismos haciendo. Se
veian a si mismos como representantes de lo por venir.
Ademas, parecen creer gue en este porvenir la subjetividad
de «anarquista» tendra que ser destruida junto con todas las
demas. Sin embargo, también contindan viéndose como
anarquistas en el aqui y ahora. Aunque puedan lograr la
desterritorializacidon, es necesario reterritorializarse en lo
anarquista para «ganar». Finalmente, vemos aqui que son
gueer no solo en el sentido de ser sujetos sexuales queer,
sino en el sentido de ser sujetos de destruccién total. Si la



gueeridad significa negacién, entonces sus identificaciones
sexuales se convierten en la de la negacion, que debe ser el
significado mas significativo de su afirmaciéon de que su
pronombre preferido es el sonido de cristales rotos. Esto,
entonces, crea la razon mas clara para la ecuacion del
cantico antes mencionado de que estar aqui y ser queer
equivaldra a joder las cosas: ser queer es negar y destruir, es
ser antihegemonico, no es solo joder, sino también joder las
cosas.

Conclusion

Los anarquistas que participan en los blogues negros (asi
como en otros proyectos de los que forman parte)
representan un futuro liberador. Estos sujetos existen como
sujetos anarquistas hasta que destruyen las banderas negras
y rojas y se quitan las mascaras, hasta que pueden
convertirse en los mas queer de todos al negar la propia
qgueeridad. Deleuze y Guattari llaman a este futuro que
representamos el «afuera», el lugar al que escapan las lineas
de fuga. Sin embargo, si ganamos, no podemos ser
complacientes con este futuro. Richard J.F. Day (2005)
enfatiza que el exterior siempre debe ser un pasaje mas que
un lugar, para no correr el riesgo de hegemonizar el exterior
y oprimir a los Otros aun desconocidos. Asi, en el lenguaje



de Agamben, «E| exterior no es otro espacio que reside mas
alla de un espacio determinado, sino mas bien, es el pasaje,
la exterioridad que le da acceso» (Agamben, 1993: 68.8).

La posibilidad de este pasaje hacia el exterior es exclusiva
de nuestra era posmoderna contemporanea. La «época en
la que vivimos es también aquella en la que, por primera vez,
es posible que los humanos experimenten su propio ser
linglistico» (Agamben, 1993: 82.3). En otras palabras, es hoy
gue podemos ser conscientes de la naturaleza construida de
nuestra propia subjetividad. Que podamos reconocer este
método de subjetividad hoy, en lugar de en el pasado,
también fue reconocido por Laclau y Mouffe:

Este no es un descubrimiento fortuito que pudiera
haberse producido en cualqguier momento; esta, mas
bien, profundamente arraigado en la historia del
capitalismo moderno. En sociedades con un bajo nivel de
desarrollo tecnoldgico, donde la reproduccion de la vida
material se lleva a cabo mediante practicas
fundamentalmente repetitivas, los «juegos de lenguaje»
0 secuencias discursivas que organizan la vida social son
predominantemente estables. Esta situacion da lugar a
la ilusion de que el ser de los objetos, que es una
construccion puramente social, pertenece a las cosas
mismas [...] Solo en el mundo contemporaneo, cuando el
cambio tecnoldogico y el ritmo dislocado de |Ia
transformacion capitalista alteran constantemente las
secuencias discursivas que construyen la realidad de los



objetos, se hace plenamente visible el caracter
meramente histdrico del ser (Laclau y Mouffe, 1987: 97).

Asi, ahora que somos conscientes de la naturaleza
fracturada, inestable y construida de la subjetividad, algunos
intentan convertirla en formas de estar en el mundo. Pero
écomo seria un futuro construido en torno a la imagen
presentada aqui, de lo que sea: singularidades y lineas de
fuga, en constante desterritorializacion Y
reterritorializacion? Si los anarquistas que participan en los
bloques negros son una imagen del futuro, écual es ese
futuro? La forma mas obvia de responder a esta pregunta es
negarse a responderla. La razon es que las comunidades
rizomaticas de lo que sea no tendrian una forma o tipo
singular, lo cual simplemente recrearia la hegemonia. En
cambio, los anarquistas contemporaneos luchan por la
libertad de la diferencia. Al decir cual seria el futuro, se
correria el riesgo de plantear una demanda que podria ser
incorporada.

Sin embargo, Agamben, a diferencia de Deleuze y Guattari,
al menos nos da algunas ideas sobre lo que podria llevarnos
a este futuro. Afirma que quienes estén dispuestos a llevar
el rechazo de la subjetividad hasta sus Ultimas
consecuencias «seran los primeros ciudadanos de una
comunidad sin presuposiciones ni Estado» (Agamben, 1993:
82.3). Afirma que la lucha por la politica venidera «ya no sera
una lucha por la conquista o el control del Estado, sino una
lucha entre el Estado y lo no estatal (la humanidad), una



disyuncidon insalvable entre cualquier singularidad y la
organizacion estatal» (ibid.,, 86.5). Richard J.F. Day
profundiza en las ideas de Agamben, afirmando:

Asi como el rechazo de la moral coercitiva no
necesariamente conduce a un relativismo nihilista
pasivo, el rechazo de la comunidad hegeliana tampoco
necesariamente conduce a un individualismo antisocial.
En la teoria postestructuralista, conduce a algo muy
diferente, que puede abordarse mediante el concepto de
singularidad [...] rompe las distinciones inamovibles
entre el individuo y la comunidad, lo particular y lo
universal (Day, 2005: 180).

Este es el futuro antihegemonico de Day. Sin embargo,
también nos dice que en estas comunidades emergentes,
nunca debemos permitirnos concluir que hemos alcanzado
un fin teleoldgico. Por el contrario, estas comunidades y
quienes las conforman deben estar siempre abiertos a
«escuchar a otro otro» (Day, 2005: 200), un Otro que aun no
existe, pero que podria existir en este futuro. Estas
comunidades emergentes no deben imaginar que han
eliminado todos los puntos de subyugacion posibles ni que
todos los sujetos potencialmente subyugados han sido
liberados, sino que deben estar siempre abiertos a lo nuevo.

Mas alla de la adopcién temporal de lo que sea en los black
blocs, équién podria propiciar este futuro? La respuesta de
Agamben a esta pregunta es problematica. Richard J.F. Day



seflala que Agamben parece creer que quienes estan mas
arraigados en el capitalismo de consumo seran quienes
podran propiciar este futuro, ya que son estos individuos
guienes demostraran ser mas conscientes de la naturaleza
posmoderna de la subjetividad. Sin embargo, Day discrepa:

Es mas probable que las comunidades emergentes se
encuentren en esos crisoles de sociabilidad y creatividad
humanas de donde emerge lo radicalmente nuevo:
identidades racializadas y etnizadas, subculturas queery
juveniles, anarquistas, feministas, hippies, pueblos
indigenas, personas que regresan a sus tierras,
"desviados" de todo tipo en todo tipo de espacios (Day,
2005: 183).

Vemos esto representado en los Black Blocs, cuya
subjetivacion se ve temporalmente borrada por la nada del
rostro enmascarado que se extiende sobre el cuerpo. Sin
embargo, aqui vemos que no son solo los activistas de los
Black Blocs quienes conforman la representacion de este
futuro por venir, ni podrian hacerlo solo durante el Black
Bloc. Todos aquellos que Day menciona, algunos de los
cuales pueden ser en ocasiones participantes de los Black
Blocs, son también potenciales (no)ciudadanos de este
futuro no—Estado*'. Representan a las comunidades futuras
y son ejemplos vivos de su posibilidad de devenir.

41 Si bien Agamben utiliza el término «la comunidad venideray, prefiero
seguir a Richard J.F. Day (2005) al llamarlas las comunidades venideras.



Referencias

Agamben, Giorgio. (1993) La comunidad venidera. Minneapolis,
Minnesota: Prensa de la Universidad de Minnesota.

Andnimo. (2010) “No exijas nada”. Recuperado el 14 de junio 9
2010 de http://anarchistnews.org/?g=node/11383

Brubaker, R., y F. Cooper. (2000) “Mas alla de la 'identidad"”. Teoria
y sociedad (29)1: 1-47.

Calefato, Patrizia. 2004. El cuerpo vestido. Oxford y Nueva York:
Berg Publishers.

Call, Lewis. (2002) Anarquismo posmoderno. Lanham, Maryland:
Lexington Books.

Crimethlinc. Colectivo de Extrabajadores. (2008) Luchando por
Nuestras Vidas: Una Guia Anarquista. Recuperado el 14 de
junio de 2010 de

http://www.crimethinc.com/tools/ffol.html

Como sefiala Day, el lenguaje que Agamben utiliza para referirse a la
«comunidad» es problematico porque implica una singularidad en el mundo,
en lugar de una multiplicidad de posibilidades. Parece implicar que, a pesar
de todo, todos seremos iguales y formaremos parte de una misma
comunidad, reproduciendo asi la hegemonia.



Day, Richard JF (2005) Gramsci ha muerto: Corrientes anarquistas
en los movimientos sociales mas recientes. Toronto,
Canada: Pluto.

— (2004) “De la hegemonia a la afinidad”. Estudios Culturales
(18)5: 716-48.

Deleuze, Giles., y Félix Guattari. (1987) Mil mesetas: capitalismo y
esquizofrenia. Minneapolis, Minnesota: University of
Minnesota Press.

Graeber, David. (2010) Accién directa: una etnografia. Oakland,
Edimburgo, Baltimore: AK Press.

— (2002) “Los nuevos anarquistas”. New Left Review (13)1-2: 61—
73.

Highleyman, Liz. (2002) “El Bloque Negro: Detras de la Mascara”.
Recuperado el 4 %¢itncde 2010 de

http://www.black-rose.com/articulos—liz/blackbloc.html

(Internacional) Noise Conspiracy, The. (2006) “The Black Mask”
sobre La Primera Conspiracion. Actas del Comité de
Bienvenida del G-7. Winnipeg, Canada.

Laclau, Ernesto., y Chantel Mouffe. (1987) “Posmarxismo sin
disculpas”. New Left Review 166: 79—-106.

McDonald, Kevin. (2002) “De la solidaridad a la fluidez:
Movimientos sociales mas alla de la 'identidad colectiva' —

El caso de los conflictos de la globalizacion”. Social
Movement Studies (1)2: 109-28



Melucci, Alberto. (1996) Desafiando codigos: Accidon colectiva en la
era de la informacién. Cambridge, Reino Unido: Cambridge
University Press.

Schwarz, AG, Sagris, Tasos., & Void Network. (2010) Somos una
imagen del futuro: la revuelta griega de diciembre de 2008.
Oakland, Edimburgo, Baltimore: AK Press.

Vila, Pablo. (2000) Cruzando fronteras, reforzando fronteras:
Categorias sociales, metaforas e identidades narrativas en
la frontera entre Estados Unidos y México. University of
Texas Press. Austin, Texas.

Zizek, Slavoj. (2010) “El vecino con burka”. El Sintoma 11: 69.
Recuperado el 1 de junio de 2010 de
http://www.lacan.com/symptom11/?p=69


http://www.lacan.com/symptom11/?p=69

VI. MEDITACIONES ANARQUISTAS, O: TRES INTERSTICIOS
SALVAJES DEL ANARQUISMO Y LA FILOSOFIA

Alejandro de Acosta 2

Prefacio

Los fildsofos aluden a las practicas anarquistas; los
filosofos aluden a los tedricos anarquistas; los anarquistas
aluden a los filésofos (generalmente en busca de teoria que
afadir al canon). Lo que falta en este esquema, observo con

42 Alejandro de Acosta escribe sobre €tica y estética anarquistas. Reside en
Austin, Texas, donde dirige la microimpresora mufa::poema, que distribuye
gratuitamente numerosos libritos de poesia y prosa. Junto con Joshua
Beckman, ha traducido al inglés la poesia de Carlos Oquendo de Amat y
Jorge Carrera Andrade. Actualmente compone ensayos amorales inspirados
en Gracian y Hume.



interés, es que los anarquistas aludan a las practicas
filosoficas. Estos son los intersticios salvajes: zonas de
contacto extravagante para todos los involucrados.

El fracaso y el tercero

Todo estd ya en su punto, y el ser persona en el
mayor. Conocer las cosas en su punto, en su sazon,
y saberlas lograr.

— Baltasar Gracian

Me atrevo a llamar salvajes a ciertos intersticios
turbulentos entre la anarquia y la filosofia. Siento que hay
mucha actividad alli, pero no (aun) en lineas predecibles.
Desde hace algun tiempo, quienes estan interesados han
oido hablar de otros intersticios similares: mas déciles,
desde mi punto de vista. O al menos mas reconocibles. Asi
gue juguemos al conocido juego de la teoriay la practica, ese
juego en el que las presuponemos separadas y buscamos
reivindicarlas reunidas. Desde dentro de este juego, los
intersticios dociles son variaciones de las siguientes jugadas:
los fildsofos aluden a las practicas anarquistas; los filosofos
aluden a los tedricos anarquistas; los anarquistas aluden a
los fildsofos (normalmente en busca de teoria que afadir al



canon). Lo que falta en este esquema, observo con interés,
es que los anarquistas aludan a las practicas filosoéficas. Estos
son los intersticios salvajes: zonas de contacto extravagante
para todos los implicados, creo.

Pero hay otros juegos que jugar, aungue solo sean
inocentes juegos de exposicion. Creo que es importante e
interesante dejar de presuponer la separacion, disolver su
dolorosa distribucion del pensamiento y la accion. Es decir,
podriamos aventurarnos en el arriesgado juego (que
también es una experiencia, un ejercicio) en el que no hay
teorias ni practicas; solo representaciones mas o menos
notables de formas de vida, disponibles en principio para
absolutamente cualquiera, absolutamente en cualquier
lugar®,

Anecddticamente, estas reflexiones tienen un doble
origen. El primero ocurrio hace unos anos, cuando me
invitaron a participar en una mesa redonda sobre
«anarquismo y postestructuralismo» en una reunidn
anarquista. Fue por la época en que algunos empezaron a
hablar y escribir sobre el postanarquismo. Creo que la
conversacion fracasd porque nadie aprendié nada. De los
cuatro ponentes, dos se mostraron, en lineas generales, a
favor de abordar el postestructuralismo y dos en contra.

43 Me siento muy identificada con estas dos ultimas frases. Pero afiadiria
que tales experimentos deberian interesarnos en la filosofia fuera de las
universidades y en el anarquismo —mejor dicho, la anarquia— mas alla de los
grupos activistas.



Escribo en lineas generales porque pareciamos estar de
acuerdo en que «postestructuralismo» es, en el mejor de los
casos, un término general; en el peor, un término basura, no
reconocido por la mayoria de los autores que lo integran, y
no especialmente util en conversaciones como esa. jComo si
realmente hubiera dos grandes agregados a ambos lados del
«y» que se nos pedia que discutiéramos! De hecho, |la peor
sensacion que podria tener algo llamado postanarquismo
seria la colusién imaginaria de dos agregados imaginarios
toscamente concebidos. Durante la discusidn, un
participante preguntd al panel: «¢Cémo se organizan los
anarquistas postestructuralistas?». Por supuesto, la
pregunta quedo sin respuesta, aunque algunos de nosotros
intentamos sefalar que simplemente no hay, ni puede
haber, anarquistas postestructuralistas en el mismo sentido
que hay o puede haber  anarcocomunistas,
anarcofeministas, primitivistas, etc. La razon operativa fue
gue nuestro interlocutor parecia estar imaginando
(éinvoluntariamente?) el postestructuralismo como una
forma de teoria, y el anarquismo principalmente como una
forma de practica sin una teoria propia, espontanea o
meditada. Esta es una variante del esquema familiar de
separacion, en el que la teoria ofrece el analisis que informa
las practicas, es decir, la «organizacion». Imposible.

Esa noche, también planteé una pregunta que quedd sin
respuesta: "éExiste un tercero?". Mi intencion era preguntar
tanto sobre el estatus del anarquismo y el



posestructuralismo como agregados imaginarios masivos y
torpes, como sobre la separacion que se presupone en su
condicion implicita de formas de practica y teoria. O quizas
simplemente insinuar la eficacia no reconocida del y, su
labor silenciosa, su gesto hacia experiencias posibles. Lo que
tengo que decir agui es mi propio intento de responder a esa
pregunta de la forma mas provocativa posible. Comenzaré
con esta afirmaciéon (que creo que no presupone
separacion): son precisamente los aparentes fracasos
politicos de lo que ahora me alegra haber dejado de llamar
posestructuralismo los que podrian hacer interesantes
ciertos textos y autores. Y son precisamente los supuestos
fracasos tedricos de lo que todavia resulta un poco absurdo
llamar anarquismo los que podrian hacer atractivas sus
peculiares sensibilidades.

De hecho, el gran y continuo interés del anarquismo para
los fildsofos (y para los anarquistas, si estan dispuestos a
aprender esta leccidon) podria residir en que nunca se ha
manifestado con éxito como un sistema tedrico. Todo
intento de sistema anarquista es, afortunadamente,
incompleto. Supongo que eso es lo que preocupaba a
nuestro interlocutor esa noche: le preocupaba, quiza, la
insuficiencia tedrica del anarquismo en comparacion con lo
gue parecia ser un abrumador abanico de teorias y
conceptos del otro bando. En este panorama de inquietud,
este abanico busca adherirse vampiricamente a cualquier
practica, interpretando, aplicandose y dominando, en ultima



instancia, sus movimientos. «Teorias sin movimientos:
icorre!». Preferiria invertir los términos y reivindicar la
aparente debilidad tedrica del anarquismo como una de sus
mayores virtudes. Pues sus lugares comunes (accion directa,
ayuda mutua, solidaridad, grupos de afinidad, etc.) no son
conceptos, sino formas de practica social. Como tales,
infectan continua y viralmente toda forma de accion politica,
incluso remotamente extraparlamentaria o de base. Y, mas
alld de la politica, conforman una especie de reserva
inagotable de inteligencia social. En todo esto, no requieren
un movimiento para manifestarse ni lo conforman por
defecto de existir tendencialmente. En este sentido, lo que
el anarquismo ofrece a los filésofos (a los fildsofos que
cualquiera de nosotros es o podria ser) es que ha sido y sigue
siendo principalmente una forma de vida. Su
asistematicidad y su persistente recreacion como forma de
vida probablemente expliguen el hecho de que el
anarquismo, como teoria, nunca se haya incorporado a la
disciplina académica ni como tal**.

44 Cf., las observaciones de David Graeber en Fragmentos de una
Antropologia Anarquista (2004: 2—7). Cabe considerar también aqui la teoria
de los cuatro discursos de Lacan, propuesta, entre otros lugares, en El otro
lado del psicoandlisis: primero, en su problematizacion del estatus del
psicoanalisis en su relacion con el discurso universitario (existen interesantes
paralelismos con lo que he escrito sobre la teoria anarquista); segundo, a la
luz de las conexiones que insinta entre el discurso histérico, el discurso del
amo y los movimientos revolucionarios. Para mostrar el estatus singular del
discurso del analista, Lacan solia provocar a su publico preguntandose en
voz alta si habia analistas. Mi manera de adoptar esta provocacion



El anarguismo actua como un eco intempestivo de como
se vivia la filosofia en su momento y de cdédmo,
indirectamente y de forma subterranea, se sigue viviendo. Y,
paraddjicamente, podriamos aprender algo sobre como se
vive en referencia a las practicas filosoficas.

Dramatizacion: Wild Styles [Estilos salvajes]

Practicas, o simplemente la filosofia como forma de vida:
esa es la segunda génesis de lo que tengo que decir aqui.
Esta idea cristalizd al estudiar, entre otras cosas, a los
antiguos estoicos. Buscando dar un sentido (pedagdgico) a
la l6gica, la fisica y la ética estoicas como una unidad vivida
y no como componentes de lo que ya llamaban un «discurso
tedrico»*®, recurri a la elaboracion de la practica de
ejercicios espirituales de Pierre Hadot. El los describe de la
siguiente manera: «practicas que podian ser fisicas, como en
los regimenes dietéticos, o discursivas, como en el didlogo y
la meditacion, o intuitivas, como en la contemplacion, pero

humoristica seria preguntar si hay anarquistas. Finalmente, recuerdo aqui el
texto de Monsieur Dupont sobre la experiencia: “Nadie puede ser anarquista

en el sentido que propone la ideologia del anarquismo” (Nihilist
Communisme, 2009: 202).

45 Es decir, el logos filosofico. Véase Diogenes Laercio, en El lector estoico,
8. Intentaba ensefiar que estos ejercicios espirituales no pueden ensefiarse,
solo modelarse y quizas imitarse.



todas destinadas a efectuar una modificacion y una
transformacion en el sujeto que las practicaba» (Hadot,
2005: 6)%. 0O, de nuevo: «El acto filoséfico no se situa
meramente en el plano cognitivo, sino en el del yo y del ser.
Es un progreso que nos lleva a ser mas plenos y nos hace
mejores. Es una conversion que revoluciona nuestra vida,
transformando la vida de quien la experimenta» (Hadot,
1995: 83). En resumen, cada afirmacién que aun resulta
destacable en los fragmentos e informes doxograficos lo es
a la luz de su puesta en escena (dramatizacion,
teatralizacion) como parte de una practica meditativa que
bien podria haber sido la de un estoico.

Hadot ofrece varios ejemplos de las Meditaciones de
Marco Aurelio que demuestran que la logica y la fisica,
supuestos componentes teodricos del estoicismo, formaban
parte ya de la practica ética. La légica como «dominio del
discurso interior» (Hadot, 2005: 135): «Definir o describirnos
siempre el objeto de nuestra percepcion para poder captar
su naturaleza esencial sin adornos, un todo separado y
distinto, decirnos su nombre particular, asi como los
nombres de los elementos que lo componen y en los que se
disolvera» (Aurelio, 1983: 1ll, 11). La fisica como
“reconocerse a si mismo como parte del Todo” (Hadot,
2005: 137), pero también la practica de ver las cosas en
constante transformacion: “Adquiere una vision sistematica

46 Los sentidos discursivo e intuitivo indicados en la definicion son los mas
relevantes aqui.



de cdmo todas las cosas se transforman unas en otras; aplica
consistentemente tu mente a este aspecto del universo y
entrénate en él” (Aurelius, 1983: X, 11).

Sostengo que tales ejercicios espirituales son teorias
dramatizadas como actitudes subjetivas. Como eje central
de todo el sistema, o al menos de su comprensibilidad como
tal, el papel de la l6gica y la fisica para los estoicos debid ser
precisamente el de un entrenamiento para el pensamiento
y la acciodn éticos. Pero en cierto sentido, lo contrario es aun
mas convincente: las actitudes subjetivas, su teatro, parecen
secretar la teoria como un detritus que necesita ser
retomado, precisamente en forma de un ejercicio nuevo o
repetido, una dramatizacion renovada. Dejando de lado las
laberinticas complicaciones del enredo con lo que aun se
malinterpreta como Destino, me gustaria retener esto de la
ética estoica en mis meditaciones anarquistas: descubrir si
hay algo que afirmar en lo que nos confronta, en lo que
encontramos. Al concluir un ensayo reciente, comparti el
deseo de «afirmar algo, quizas todo, de nuestras
condiciones actuales, sin recurrir al optimismo estupido ni a
la fe» (de Acosta, 2009: 34). Me gustaria profundizar
especulativamente en la practica de tales afirmaciones.
Como dijo Gilles Deleuze: «o la ética no tiene ningun sentido,
o esto es lo que significa y no tiene nada mas que decir: no
ser indignos de lo que nos sucede»*’ (Deleuze, 1990: 49). Lo

47 O, mas oscuramente: “no ser inferior al acontecimiento, hacerse hijo de
los propios acontecimientos” (Deleuze, 1987: 65).



gue encontramos no puede sino provocar reflexion; si
puede, es decir, si lo permitimos, hay algo que afirmar, y esta
afirmacion es inmediatamente gozosa. CoOmo podemos
permitir reflexivamente que los acontecimientos, lugares,
acciones, escenas, frases —«lo que nos sucede», en
resumen— se desarrollen en direccion a la alegria es la
pregunta, explicita o implicita, de todo ejercicio espiritual.

Propongo, pues, una serie interconectada de fantasticos
ejercicios espirituales: meditaciones para anarquistas, o
sobre la anarquia. Supongo que han estado implicitos en
todos los discursos anarquistas significativos hasta la fecha
(incluyendo, por supuesto, a los muchos que no se han
declarado anarquistas) (cf. de Acosta, 2009). Han estado
ocultos, indirectamente, asumidos pero no expresados, en
estos discursos. O al menos en gran parte de su recepcion.
En cada una de estas tres formas (o estilos) de ejercicio

Lo fundamental es cierto uso de la imaginacion —al menos
la captacion imaginativo—-ideal, la phantasia o phantasma
estoica, del discurso escrito o hablado, y de lo que se da al
pensamiento en la experiencia®®. Asi pues, nos ocupamos
aqui de disposiciones experienciales, actitudes que al
principio parecen subjetivas pero que en ultima instancia

48 Sobre la fantasia y el fantasma, véase Inwood y Gerson (2008: 12). Como
se evidenciard mas adelante, también se plantea aqui la cuestion de la locura
o la cotidianidad de hablarse a uno mismo, en silencio o en voz alta, y del
reconocimiento concomitante de frases familiares y desconocidas, con sus
diferencias. Abordaré este tema en un proximo ensayo.



son anteriores a la separacion de sujeto y objeto, y quizas
incluso de lo posible y lo real.

Pase lo que pase, estos ejercicios estan disponibles. No
opinaré sobre su importancia fundamental, especialmente
sobre su relevancia para movimientos, grupos, estrategias o
tacticas existentes. De qué manera y en qué medida estos
ejercicios pueden aplicarse a otra actividad —si es que eso es
posible—, depende en ultima instancia de cada uno de
nosotros, segun las circunstancias en las que nos
encontremos o a través de las situaciones que creemos. El
caracter de estas meditaciones es el de una serie de
experimentos o experiencias, cuyo resultado e importancia
se desconocen al principio y quizas incluso al final.

En lo que sigue, recurriré a textos y autores que
precedieron a lo que hoy se llama anarquismo, o que fueron
o son sus dificiles contemporaneos, para subrayar que lo que
importa en las meditaciones anarquistas son las actitudes
gue presentan, no cualquier teoria o grupo real o posible
gue puedan eventualmente secretar. La importancia secreta
de la anarquia reside en el cortocircuito que introduce
interminablemente entre dichas actitudes y la accidén, y
viceversa: lo que se concibe errbneamente como
espontaneidad. (O peor aun, «voluntarismo», en palabras de
nuestros enemigos...)

Quizads, entonces, la razon verdaderamente convincente
para llamar a las tres formas de meditacion estilos salvajes



es que los anarquistas no tienen arconte, ni escuela, ni
entrenamiento real ni modelos de estas actividades fuera de
comunidades dispersas y temporales y de las vidas de
individuos inusuales. Pero pueden ocurrir, y de hecho
ocurren: interminablemente, si, y también de forma
informal, irregular e impredecible. Ese es su interés y su
atractivo.

Primer estilo salvaje: Daydream

Un ensuefo puede tomar la forma de una afirmacion
meditativa que nos guia en la lectura de los llamados
escritores utdpicos. De ellos, analizaré el mas fascinante. Se
trata de Fourier, con su taxonomia de las pasiones; con sus
falansterios comunales; con su nueva tierra tropical,
océanos de aigresel y su sistema solar caleidoscopico; en
definitiva, con su futuro armonioso. {Qué podemos hacer
hoy con semejante discurso? Una version de este primer
estilo salvaje se presenta de forma hermosa en las siguientes
observaciones de Peter Lamborn Wilson:

El futuro de Fourier impondria una injusticia a nuestro
presente, ya que los Civilizados no podemos esperar
presenciar mas que un anticipo de la Armonia, si no fuera
por su escatologia sumamente original y algo



descabellada. [...] Una de las cosas que podemos hacer
con el sistema de Fourier es mantenerlo en nuestra
conciencia y atencion en forma de mandala, sin
cuestionar si es literalmente cierto, sino si podemos
lograr algun tipo de "liberacion" a través de esta extrana
meditacion. El futuro devenir del sistema solar, con su
reorganizacion de planetas para formar danzas de luces
de colores, puede visualizarse como un adepto tantrico
qgue utiliza un yantra de significado cosmogénico, como
una meditacion sufi sobre "fotismos" o series de luces
visionarias, para enfocar e integrar nuestra propia
realizacion individual del potencial de armonia dentro de
nosotros, para superar nuestros "prejuicios contra la
materia, que nos es representada como un principio vil"
por fildsofos y sacerdotes (Lamborn, 1998: 17-17).

De lo cual me gustaria retener al menos lo siguiente:
primero, no podemos afirmar nada en el presente a menos
gue reconozcamos que el futuro es impensable,
inimaginable. Fourier escribid, después de todo, que si
nosotros, lamentables Civilizados, pudiéramos comprender
las ramificaciones de todo el Orden Combinado, seriamos
inmediatamente golpeados muertos (Fourier, 1996: 67).
(Esto, por cierto, parece ser la razdn por la que era mas dado
a los ejemplos sobre banquetes armonianos que a los de
orgias armonianas). Entonces, con respecto a la accién
directa, su intencion es bastante clara: uno no construye la
Armonia como tal, porque es inimaginable; uno construye la



comuna, el falansterio. (Es por eso que gran parte de La
teoria de los cuatro movimientos, por ejemplo, esta
dedicada a una discusion de fases de transicion, p. e€j.,
"Garantismo")*°. Esta practica se enfoca, sin embargo, a
través de una contemplacion en la que no estamos
planeando un futuro que es, después de todo, imprevisible;
Estamos sofando, fantaseando, pero de una manera
peculiarmente concentrada, actuando sobre nosotros
mismos en el presente.

En segundo lugar, dejando de lado el futuro, se puede
meditar de alguna manera sobre el sistema de Fourier. Y no
solo sobre el sistema en su totalidad; quizas la forma mas
efectiva de esta afirmacion meditativa que puedo
mencionar es la que se centra en un Uunico vy
excepcionalmente absurdo elemento de las especulaciones
de Fourier: por ejemplo, la arquibras, una cola prensil que,
segun él, los humanos desarrollaran, util, como senala
Lamborn Wilson, tanto para la recoleccion de fruta como
para las orgias. O los dieciséis tipos de fresas, o el océano de
limonada, o la antijirafa>°. Fourier resulta tan asombroso
cuando describe los ejércitos industriales de la Armonia

49 Comparese, a esta luz, el delirante desplegable “Tabla del progreso del
movimiento social” que abarca 80.000 afios con las proposiciones
absolutamente practicas de la “Nota a los civilizados sobre la metamorfosis
social venidera”.

50 Véase (Fourier, 1996: 50n, 284). La antijirafa es uno de los nuevos
animales de la Armonia, «un gran y magnifico sirviente cuyas cualidades
superaran con creces las buenas cualidades del reno».



como cuando revela repentinamente una de estas extranas
monadas harmodnicas a su publico.

Me parece que Lamborn Wilson sugiere una forma
completamente distinta de leer y experimentar los escritos
de Fourier que la critica impaciente del [lamado socialismo
cientifico o la previsiblemente tolerante seleccion de otros
socialistas y anarquistas. Centrarnos en lo sistematico, o lo
qgue parece serlo, en Fourier es intentar recrear su trastorno
preciso, entrenar nuestro pensamiento en los caminos de su
|6gica desquiciada, la voz de sus deseos, sin creer por ello en
nada. Especialmente en la Armonia. Como escribid: «La
atraccion apasionada es la intérprete de la naturaleza»
(Fourier, 1996: 189). Aceptaré esto solo si podemos
concordar en que la interpretacion ya es una accion, sobre
nosotros mismos en primer lugar. (Por ejemplo, podria ser
un uso saludable de las mismas facultades imaginativas que
muchos desperdiciamos en transmisiones de video de un
tipo u otro).

Una afirmacion meditativa similar podria permitir hacer
buen uso del infame tratado de trabajo cero, bolo'bolo, de
"PM". El texto comienza con una breve narrativa predictiva
sobre la "substruccion de la maquina de trabajo planetaria”
mediante |la construccion de pequefias comunas autonomas
o bolos interconectadas en el bolo'bolo global. Llegamos,
por cierto, con veintidés afos de retraso; el bolo'bolo
deberia haber surgido en 1988. Sin embargo, la mayor parte
de este tratado esta ocupada por una serie de elementos



sistematicos que pueden convertirse en temas para
Daydreams. Es el lenguaje de signos ideografico de
bolo'bolo, asa'pili, la serie IBU, BOLO, SILA, TAKU... cada uno
acoplado a un ideograma inventado. Al igual que con los
hexagramas del Clasico de los Cambios, cada encabezado
encapsula e ilustra un concepto con un signo simple.
Imaginen el uso de esta lengua franca artificial: los
ideogramas vy las extrafas palabras bisilabas podrian facilitar
cierta traduccion meditativa. IBU es y no es un ego; NIMA es
y no es creencias; TAKU es y no es propiedad privada; YAKA
es y no es un duelo. Y asi sucesivamente. Ante los egos, las
creencias, la propiedad privada o los duelos, siempre puedo
realizar un ejercicio que los traduzca a asa'pili. Esto implica
plantear, especular sobre la pregunta: iy qué hariamos con
todo esto en bolo'bolo? Se dice que este lenguaje es de un
futuro y, sin embargo, ya lo estamos usando, dandole un
nuevo sentido o incluso nuevos mundos de sentido.

La segunda serie sistematica ocurre solo una vez: es una
increible lista de bolos de muestra. “En una ciudad mas
grande, podriamos encontrar los siguientes bolos: Alco-
bolo, Sym-bolo, Sado-bolo, Maso—bolo, Vegi-bolo, Lesbolo,
Franko—bolo, Italo-bolo, Play—bolo, No—-bolo, Retro—bolo,
Thaibolo, Sun-bolo [...]”>! Es nuevamente una operacion

51 “[...] Blue—bolo, Paleo—bolo, Dia—bolo, Punk—bolo, Krishna—bolo, Taro—
bolo, Jesu—bolo, Tao—bolo, Marl-bolo, Necro—bolo, Pussy—bolo, Para—bolo,
Basket-bolo, Coca—bolo, Incapa—bolo, HighTech—bolo, Indio—bolo, Alp—
bolo, Mono-bolo, Metro—bolo, Acro—bolo, Soho—bolo, Proto—bolo, Herb—
bolo, Macho—-bolo, Hebro—bolo, Ara-bolo, Freak-bolo, Straight-bolo,



linglistica al principio, lo cual es obvio ya que muchos de
estos son juegos de palabras. Una vez que nos divertimos, la
imaginacion comienza su ensofacion ludica. Una vez que el
sufijo adquiere consistencia, estamos sofiando otros suefos.
Imagine, no solo Sado—bolo y Maso-bolo, sino las relaciones
entre ellos. ¢COmo son las fiestas en Dada—bolo? ¢El arte de
Tao—bolo? ¢El dialecto de Freak—bolo? Al igual que con las
cosas, eventos o practicas puntuales denotadas por los
términos de asa'pili, tenemos una sensacion inicial, pero
nuestra imaginacion es empujada a un nuevo y mas
voluptuoso nivel de complicacidon y creacion al concebir cada
bolo, su funcionamiento interno vy las interrelaciones, o la
falta de ellas, entre los bolos.

En ninguno de los dos casos hay nada en qué creer.
iCiertamente no en el bolo'bolo! Sostengo, mas bien, que
reunir y concentrar el proceso de pensamiento utilizando
estos signos o ejemplos es aceptar su provocacion,
emprender una desviacion, un détournement, del flujo
imaginativo. Al hacerlo, descubrimos, paraddjicamente, que
tenemos nombres para relaciones de otro modo
inimaginables. Estamos en una posicion aun mejor para
hacerlo que cuando el libro aparecié por primera vez, ya

Pyramido—bolo, Marx—bolo, Sol-bolo, Tara—bolo, Uto—bolo, Sparta—bolo,
Bala—bolo, Gam-bolo, Tri—bolo, Logo—bolo, Mago—bolo, Anarcho—bolo,
Eco—bolo, Dadabolo, Digito—bolo, Subur—bolo, Bom—bolo, Hyper—bolo,
Rock n'- bolo, etc. Ademas, también existen los buenos y viejos bolos
regulares, donde la gente vive vidas normales, razonables y saludables (sean
lo que sean)” (PM, 1985: 80-1).



gue, segun su cronologia, el bolo'bolo ya deberia haber
sucedido. Asi que los mas crédulos entre nosotros, esas
almas infelices que esperan una version anarquista de 2012
o del Apocalipsis de Juan, se quedaran perplejos y
decepcionados. Ya no puede leerse como un libro sobre
(risas, por favor) «la coyuntura actual». Dos décadas
mayormente infelices lo han devuelto a su forma fetal: un
deseo, un suefio loco, que modela su locura de manera
ejemplar, precisamente al atraernos a sus codigos. Cada
ideograma, el nombre de cada bolo, es una modnada.
Comprenderlo meditativamente es alcanzar una perspectiva
de lo que de otro modo seria imposible: ser testigo del
bolo'bolo. Solo cuando usamos estas ménadas sin remedio,
pueden tener un efecto en nuestro pensamiento en el
acontecimiento: un uso saludable de lo que Bergson llamé la
funcion fabuladora, quizas incluso lo que Freud concibid
como el cumplimiento de deseos que conllevan los suefos.

Otro tipo de ensofacion, la negacidon meditativa, se
manifiesta de forma similar, como una evocacién de
imagenes poderosas, casi impensables, de destruccion, en
concreto de consumo. Considero paradigmatico este
extrano pasaje de Max Stirner:

Alrededor del altar se alzan los arcos de la iglesia, y sus
muros se extienden cada vez mas. Lo que encierran es
sagrado. Ya no puedes alcanzarlo, ya no puedes tocarlo.
Gritando con el hambre que te devora, deambulas por
estos muros buscando lo poco profano. Y los circulos de



tu recorrido se amplian cada vez mas. Pronto esa iglesia
abarcara el mundo entero, y seras empujado al limite. Un
paso mas y el mundo de lo sagrado habra vencido: te
hundiras en el abismo. Por lo tanto, ten valor mientras
aun es tiempo, no deambules mas por lo profano donde
ahora se alimenta seco, atrévete a dar el salto y atraviesa
las puertas del santuario mismo. Si devoras lo sagrado, lo
has hecho tuyo. Digiere |la hostia sacramental y te
libraras de ella (Stirner, 1995: 88-9).

Este es quizas el mas excesivo de muchos pasajes similares
en El unico y su propiedad. iCual es el estatus de este
discurso? ¢Quién habla aqui? éQué yo se dirige a mi,
presentando sus ideas como mias? éQué es el altar, la
iglesia, sus muros? ¢ Qué es exactamente lo sagrado? ¢A qué
hambre se refiere aqui? ¢A la valentia? éQué implica en la
practica este acto aparentemente metaforico de comer? Tal
como las he planteado, de forma abstracta, estas preguntas
son incoherentes. Propongo mas bien que el interés de
pasajes como estos, su importancia en el texto de Stirner,
radica en que, funcionando como modelo, permiten
proyectar un patron de pensamiento paralelo sobre uno o
mas conjuntos de circunstancias dadas. Esta meditacion
podria ayudarme a despojarme de mi lealtad a un estupido
grupo politico al que he cometido el error de unirme; o
podria salvarme de un nocivo lugar comun de moralidad
sexual. En cada caso encontraria el elemento sagrado,
identificaria su voluntad de poder, sentiria mi impotencia



por un momento (“hambre”) y luego atacaria con valentia,
deshaciendo la légica sacrificial qgue me habia poseido.

La diferencia entre la afirmacién meditativa y la negacion
radica en que, al afirmar, imagino activamente un futuro que
no considero real; exploro sus detalles para actuar segun mi
propia imaginacion, segun mi proceso de pensamiento, y
para contraer otros habitos. En la negacion, como en la
afirmacion, no hay futuro, solo este presente que debo
vaciar de su significado. Esta meditacidon es un proceso de
vaciamiento, una limpieza de estupideces. Es lo que hago
cuando no encuentro nada que afirmar en el presente?.

Esa no es la Unica forma que puede adoptar una negacion
meditativa. A lo largo de El unico y su propiedad, Stirner
también despliega innumerables frases breves y concisas
gue no son imaginativas, sino casi actos de habla, casos de
una especie de accion directa disruptiva en el discurso: «No
me aparto timidamente de tu propiedad, sino que la
considero siempre como mi propiedad, en la que no necesito
'respetar’' nada. jPor favor, haz lo mismo con lo que llamas
mi propiedad!» (Stirner, 1995: 220). «No amo [al mundo], lo
aniquilo como me aniquilo a mi mismo; lo disuelvo» (ibid.,
262). No sé qué podria seguir a tales afirmaciones, aunque
algo debe suceder. Estas frases podrian decirse

52 Ya he comentado este pasaje, en referencia a la imagineria alimentaria
relacionada en Nietzsche, en mi libro “Como el agitador come dioses™ (de
Acosta, 2009).



irdnicamente en voz alta a un interlocutor grosero como
sefnal de una distancia necesaria; también podrian pensarse
en silencio, como otros tantos elementos disponibles de un
tetrafarmaco egoista que podria recordarnos a nosotros
mismos incluso en los momentos mas alienantes>3. El yo que
habla en el texto de Stirner se ofrece con frecuencia como
una propiedad comun, es decir, no como una propiedad en
absoluto. Es un modelo, un caso. Esta ahi para ser retomado,
imitado, si tenemos el coraje de ser los egoistas confesos
gue podriamos ser. Stirner no describia el mundo, actuaba
sobre él; asi que nosotros también podriamos actuar si
estudiamos y nos entrenamos en tales ejercicios imaginarios
y discursivos. Al igual que el anarquismo, el egoismo no se
puede ensenar, solo modelar y quizas imitar.

Segundo estilo salvaje: excursion

Aunque la lectura cuidadosa y generosa es vital para las
meditaciones anarquistas, los ejercicios que describo
también podrian adoptar la forma de concentraciones de
pensamiento desarrolladas no a través de la interaccion con
el discurso escrito o hablado, sino con la materialidad de los
lugares. En meditaciones afirmativas o negativas, la cuestion

53 Me refiero, por supuesto, al tetrapharmakon epictireo o “cura en cuatro
partes”, el epitome mas breve de su filosofia.



reside en otra actitud, otro tono de pensamiento, otra voz.
Y leer libros extrafos es solo una forma de lograrlo. Una
segunda forma de ejercicio, la Excursion de Campo, es una
especie de antropologia especulativa de espacios
geograficos. La desarrollaré mediante un analisis detallado
de un ejemplo, tanto por su riqueza como porque supongo
gue muchos de mis lectores desconocen su fuente: un texto
reciente de quien fuera defensor del "comunismo nihilista".
En un tono que a veces evoca a Bakunin, a veces a Bataille,
"Frére Dupont”, el autor seuddonimo de "Ser especie",
propone que la revuelta es una especie de constante
antropoldgica. Corresponde no tanto a las organizaciones
gue buscan provocarla, o al menos estimularla y canalizarla,
sino mas bien a una dimensién existencial de lo humano.
Tomando prestado de otro |éxico, diria que para Dupont la
rebelidon es antropogenética. «Los aspectos no teorizados y
no incluidos de la existencia humana son [sic] nuestra
plataforma» (Dupont, 2007: 47). Supongo que el término
«plataforma» se usa aqui con ironia. éEn qué consiste
entonces este proyecto irénico? «Nuestro propodsito es
desarrollar un sujeto salvaje [...]» (ibid.). Bien: éicOmo se
desarrolla este sujeto?

Dejando de lado, quiza incluso ignorando, los
procedimientos de la antropologia cientifica o de la
arqueologia, Frere Dupont ingresa a un sitio arqueoldgico en
el este de Inglaterra e informa:



Es mediodia del diez de mayo. Corria el ano dos mil seis.
Estoy agachado, con las manos apoyadas en el suelo de
piedra, en el Pozo Uno de las Tumbas de Grime, un complejo
minero de silex neolitico recuperado en Breckland, Norfolk.
He elegido este lugar para comenzar mi investigacion sobre
la tendencia de la sociedad a modificarse a través de las
actividades que emprende en respuesta a sus propios
limites. Me he preguntado si esta tendencia a la
transformacion a partir de la estabilidad se explica en
términos de una sensacién motivacional de carencia y/o de
abundancia (ibid., 48).

La pregunta que plantea Dupont podria entenderse como
perteneciente a la filosofia politica, la ética, la antropologia
o cualquier otra disciplina. También es, por supuesto, una
variante de la vieja pregunta anarquista sobre el origen de Ia
forma estatal y la politica autoritaria: la concentracion
institucionalizada del poder>“. Este texto conlleva la inusual
sensacion de un pensamiento situado («He elegido este
lugar»), la inusual idea de que importa donde uno esta
cuando piensa; o, de nuevo, la fantastica intuicion de que
uno puede concebir las actividades que se han desarrollado
en un lugar, incluso miles de afos después:

54 La organizacion social “centripeta”, es decir, cuyo surgimiento Pierre
Clastres intentd6 comprender en los ensayos reunidos en La sociedad contra
el Estado (1989).



Estoy agachado en el Pozo Uno del complejo. Esta
oscuro porque los custodios del sitio han puesto un
techo sobre el sitio, pero hace cuatro mil afos, al
mediodia, en un dia como hoy en la brillante luz del
verano, las paredes de tiza serian deslumbrantemente
intensas. Para aumentar este efecto, los mineros
construyeron paredes angulares de los escombros de tiza
en la superficie del pozo para reflejar aun mas la luz hacia
abajo en las galerias. Mi primera impresion es la
apreciacion de los mineros por el proceso real de la
mineria como una actividad en si misma, que debieron
haber valorado en su sociedad por encima del silex que
se extraia. También senti una conciencia de su creacién
de una arquitectura, su tallado de espacios subterraneos
y las separaciones y conexiones entre estos y el mundo
superior. Algo cohibido, me agacho en el centro del pozo
y anuncio mi tesis corta, preparada, "la organizacion
aparece solo donde la existencia se frustra" (Dupont,
2007: 51).

Los tres componentes clave de este ejercicio parecen ser
la ubicacion en un lugar desconocido vy significativo ("Estoy
agachado"), el compromiso afectivo con la historia y la
disposicion del espacio ("Mis primeras impresiones [...] Senti
una conciencia..."), y la introduccién consciente y explicita
de lo que de otro modo seria una "tesis" abstracta en esa
experiencia ("Yo [...] anuncio"). Sugiero que al hacerlo se
introduce un elemento aleatorio en el pensamiento, una



tendencia que se despliega, al menos en este caso, en
soledad. Tal vez el lugar y su reconstruccion intuitiva actdan
como una especie de proceso primario externalizado en la
especulacion, influyéndola o declinandola. Es un momento
analitico. No: équé significa esta tesis? Sino: équé significa
gue la haya dicho aqui? Dupont ofrece la tesis a las paredes
mudas del pozo. Y entonces algo sucede: un nuevo
pensamiento. La "tesis" se espesa, adquiriendo una nueva
consistencia.

La organizacidon solo aparece donde la existencia se ve
frustrada [...] Y la existencia solo aparece donde Ia
organizacion se ve frustrada. Pero ése debe esto a que la
aparicion de la existencia—en—-revuelta es un movimiento
constituido negativamente (una mera inversion de lo que es,
una sustanciacion de las posibilidades de la forma), o es una
indicacion de una crisis dentro de la organizacion, la ruptura
de la celebracion/definicion de la escena —o mas bien, es la
recurrencia de la existencia—contra—la—estructura—presente
un indicio de la organizacion aun por venir? La pregunta aqui
concierne a la captura y el retorno —la posibilidad de volver
a una etapa previa donde los problemas de cualquier
estructura dada, o de la estructura misma, aun no han
aparecido (ibid., 56).

Lo que Dupont descubrid, quizas, es una forma de recrear
imaginativamente precisamente lo que se ha perdido de los
pueblos prehistdricos: su anarquia: una especie de actitud
desaparecida modelada de nuevo. Dupont no pretende



decir la verdad de esos pueblos. ¢ Quién podria afirmar saber
lo que pensaban? ¢O incluso si experimentaran el
pensamiento como una facultad relativamente autonoma,
la presuposicion, por cierto, de todas nuestras divertidas
discusiones sobre la «teoria»? Mas bien, especulando en un
lugar que todavia les pertenece, y dejando que la
especulacion siga siendo lo que es —una alucinacion, en
ultima instancia—, él o ella pasa a una reconstruccion
especulativa o arqueoldgica de nuestros propios problemas.
Dupont es capaz de especular sobre alguna transformacion
neolitica de la existencia a la organizacion (sea lo que sea
qgue esto signifigue, supongo que tiene que ver con la
estabilizacion de protoestados, estructuras rituales,
divisiones del trabajo, etc.) en la medida en que él o ella
localiza, imaginativamente, elementos analogos o incluso
genealogicamente relacionados en nuestro presente. Es
decir, jel vasto, impensado pero accesible trasfondo de la
tesis! Podria resumir ese trasfondo haciendo referencia a
una sensacion: la terrible sensacion de que el grupo en el
gue uno se encuentra se esta volviendo rigido, estatico, de
gue se esta desarrollando una jerarquia, hierogamia o
hierofania donde inicialmente solo existia algun tipo de
parentesco o amistad. El lugar (aqui, el pozo) concreta,
materializa o fundamenta el pensamiento de una manera
provisional, momentanea, pero notable. ¢ Podria ser este el
nacimiento del sujeto salvaje?



En otra parte del libro, Dupont cita a Krishnamurti: «La
meditacion consiste en descubrir si existe un campo que no
esté ya contaminado por lo conocido» (ibid., 114). Sea cual
sea el significado de esta afirmacion en su contexto original,
entiendo que Dupont sugiere que siempre necesitamos
nuevas practicas de pensamiento, nuevas contemplaciones,
gue nos habituen a superar nuestro sentido comun,
profundamente limitado, sobre lo humano, lo que el ser
humano o sus sociedades pueden hacer y ser. El campo,
entonces, en este ejemplo es tanto el pozo como la actitud
o los deseos que uno lleva alli, aunque estos ultimos solo se
hagan evidentes en el pozo.

En resumen, se trata de una antropologia tentativa>>,
abiertamente especulativa e intuitiva. El interés de sus
enunciados no reside en su valor de verdad, sino en su
importancia, su éxito: su éxito, como se dice de una
expresion performativa. Son felices si pueden recrear
meditativamente parte o la totalidad de un momento
antropogenético fantastico en un presente que, a su vez, se
vuelve fantastico.

55 jQue alguien pueda hablarle a una pared ya es un hecho maravilloso ¢
irreductible de una futura antropologia anarquista! Este discurso magico, la
contraparte natural de hablarse a uno mismo, también pertenece a un ensayo
futuro.



Tercer estilo salvaje: Psicogeografia

Un tercer estilo salvaje lleva como nombre un término
situacionista, que ellos definieron asi:

Psicogeografia: el estudio de los efectos especificos del
entorno geografico (organizado conscientemente o no)
sobre las emociones y el comportamiento de los
individuos (Knabb, 2006: 52).

Sin embargo, lo entiendo de forma algo diferente, ya que
la cuestion no es simplemente comprender los efectos, sino
actuar sobre ellos, generar otros efectos en la medida en
gue uno se vuelve capaz de experimentar lugares y espacios
de manera diferente®®. Se podria ver este estilo como una
combinaciéon compleja del primero (especialmente Ia
afirmacion) y el segundo (aunque la antropologia
especulativa aqui no se refiere al pasado, sino a una
perspectiva de nuestro mundo). Una primera forma simple
de psicogeografia podria retomar, por ejemplo, las largas
listas que Kropotkin hizo de lo que en su presente ya
manifestaba la ayuda mutua: bibliotecas publicas, el sistema

56 Cabe senalar aqui que la definicion, en francés, parece ambigua en cuanto
a si son los efectos o el estudio de los efectos lo que influye en nuestra vida
afectiva. Sin embargo, la definicion conjunta de «psicogeografico» deja
claro que se trata de la «accion directa» del entorno sobre la afectividad.
Comparese con Internationale Situationniste (1997: 13).



postal internacional, cooperativas de todo tipo (Kropotkin,
1955: Capitulos 7 y 8, et passim). Kropotkin argumento que
la ayuda mutua es una constante evolutiva, tan genérica y
vital como la competencia, o lo que se llamo la lucha por Ia
existencia. Pero nos equivocariamos si pensaramos gque Sus
libros, ensayos, discursos, etc. tenian como uUnico modo
retorico el que quizas sea mas evidente en una primera
lectura, el de la prueba cientifica. Sus ejemplos, sus
repetidas y extensas enumeraciones de casos reales de
ayuda mutua, ofrecen un mundo completamente nuevo,
una sintomatologia inquietante de un mundo familiar. Es
nuestro mundo, visto a través de una lente nueva y clara”’.
Uno podria entonces viajar a los lugares revelados en este
nuevo mundo, edificios o eventos, y meditar sobre la
actividad alli para finalmente captar lo que es anarquista en
ellos inmediatamente y no potencialmente. Me refiero a lo
gue coloquialmente se llama "pasar el rato". Ir a la biblioteca
publica, por ejemplo, sin otra razén que presenciar lo que
hay de anarquico en ella, o, de nuevo, a una comida
compartida. Esta practica implica otra forma de habitar
espacios familiares. Saca a relucir lo que en ellos es
inquietantemente, porque tendencialmente, anarquico.

57 Quizas entonces una referencia mas relevante no sea la ciencia, sino la
ciencia ficcion. Como escribié Deleuze sobre el empirismo de Hume:
«Como en la ciencia ficcion, uno tiene la impresion de un mundo ficticio,
ajeno, visto por otras criaturas, pero también el presentimiento de que este
mundo ya es nuestro, y estas criaturas, nosotros mismos» (Deleuze, 2001:
35).



Multiplica nuestros sitios de acciéon y compromiso y podria
dar forma a nuestras intervenciones alli.

Los interesados podrian ampliar el alcance de este
ejercicio, haciendo que el objetivo no sea solo la llegada a
los lugares de ayuda mutua (u otras actividades anarquicas),
sino también el viaje. Aqui, de nuevo, cobra relevancia un
término situacionista: la deriva, ese «comportamiento
experimental» (Knabb, 2006: 52) de deambular por un
espacio urbano sin un destino determinado. Supongo que si
uno empieza a dominar la afirmacidon de ciertos lugares
como anarquicos, podria empezar a ampliar el alcance del
ejercicio, meditando mientras camina, monta en bicicleta o
en autobus, afirmando ahora formas de movimiento, escape
0 evasion, asi como vuelos creativos de la imaginacion.
Pronto, muchos lugares del espacio urbano emergeran,
desvinculados de su cotidianidad, como extraordinarios:
lugares de intensidad o de anarquia virtual. (Pienso aqui, por
ejemplo, en la gran importancia que algunos amigos le dan
a visitar ciertos contenedores de basura).

De hecho, es probable que los ejemplos preferidos de
Fourier hayan surgido de esta manera. Al leer sus mejores
descripciones de la armonia, encontramos innumerables
desfiles. Planifica procesiones armonianas: «Serie de
desfiles: En un cantén social, todos los miembros de la
falange industrial [...] se dividen en 16 coros de diferentes
edades; cada coro esta compuesto por 2 cuadrillas, una de
hombres y otra de mujeres, lo que hace un total de 32



cuadrillas, 16 masculinas y 16 femeninas, cada una con sus
distintivos estandartes, decoraciones, oficiales y trajes,
tanto para invierno como para verano» (Fourier, 1996: 293).
Es extrafio y encantador suponer que todo esto comenzoé
con el solitario comerciante Charles Fourier observando el
paso de un desfile militar, inventando espontaneamente su
version de este ejercicio al preguntarse: iqué podemos
hacer con las pasiones puestas en marcha en esta
formacion? Parece que a esta gente le gustan los disfraces,
la exhibicion, la fanfarria y los movimientos grupales
ordenados. éCOmo encajan estas pasiones en la Armonia,
dado que la restriccion para pensar armoniosamente es
afirmar cada pasion? Una vez planteada la pregunta, nuestra
experiencia revela los detalles que deben reorganizarse
meditativamente. Para Fourier, los desfiles no solo son una
gran diversion; también presagian la organizacion serial de
la Orden Combinada. «Toda esta pompa puede considerarse
innecesaria para el cultivo de flores y frutas, trigo y vino, etc.,
pero las baratijas y los titulos honorificos no cuestan nada, y
son incitaciones a un mayor entusiasmo en el trabajo de la
Serie» (ibid., 299). «Al final, llegards a reconocer que no hay
pasiones malas o inutiles, y que todas las caracteristicas son
buenas en si mismas, que todas las pasiones deben
intensificarse, no moderarse» (ibid., 303). La psicogeografia
podria mostrarnos donde puede florecer cada pasion,
intensificada.



Una noche, a mediados de los noventa, cené con Peter
Lamborn Wilson. Hablamos de Fourier y él me hablé de un
grupo de amigos que partieron de Nueva York rumbo a
Canada en una expedicidon cuyo objetivo era desencadenar
el nacimiento de la Corona del Norte, ese «anillo de luz
brillante» que, en el sistema de Fourier, «aparecera tras dos
siglos de orden combinado» (ibid., 33—-4). No recuerdo todos
los detalles, pero, dado que han pasado quince anos y la
Corona del Norte aun no ha emergido, me pregunto qué
pudo haber significado este viaje para sus participantes.
Recuerdo las grandes y catastroficas migraciones tupi del
siglo XVI, documentadas por Hélene Clastres: ambiguas
peregrinaciones de pueblos enteros que abandonaron un
estilo de vida triste y sedentario y se marcharon
(iliteralmente!) en busca de una tierra de inmortalidad que
esperaban encontrar en los Andes o al otro lado del
Atlantico (Clastres, 1995: 49-57). O eso se dice.

Leemos sobre tales viajes y quizas los concebimos como
inutiles, incluso fanaticos. Suponemos, quizas, que eran
principalmente religiosos, pasando por alto lo notable de la
absoluta desercion del trabajo agricola, las costumbres
matrimoniales, etc. La religion podria ser el discurso
operativo y el profetismo el mecanismo de poder, pero la
practica vivida parece algo completamente distinto: «La
busqueda de la Tierra—Sin—Mal es [...] la negacion activa de
la sociedad. Es un ascetismo genuinamente colectivo» (ibid.,
56). ¢Deberiamos decir que los pobres tupi fueron



engafnados por sus propios profetas? ¢Y si el viaje fuera su
propia razéon? ¢Como experimentaron los tupi lo que
Clastres llama la «autodestruccion» de sus propias
sociedades? {Qué pudieron sentir y pensar los vagabundos
de los que me hablé Lamborn Wilson mientras se dirigian al
norte?>8

Intersticios

Permitanme volver a la pregunta: "¢ Codmo se organizan los
anarquistas postestructuralistas?". He sugerido que lo que
guizas no se penso fue la presuposicion de la separacion. En
este caso, eso significaba que el objetivo principal del juego,
la interseccidn teoria—practica, debia ser (encarnar o
asemejarse a) la organizacion o una organizacion. Aqui
recuerdo la tesis de Dupont: la organizacion surge donde la
existencia se ve frustrada. ¢ Podriamos reescribir esa ultima
palabra con la frase «separado de si mismo»?

De hecho, mis tres estilos salvajes se refieren a formas de
existencia que son mas y menos que organizaciones, o, para
ser directos, organismos, ya que en el fondo hilomorfico
inconsciente del esquema, la teoria es el alma, la practica es
el cuerpo y el progreso es la salud del organismo. Sostener

58 (Seria exagerado escribir que tal vez sintieron de nuevo la Tierra?



qgque las meditaciones anarquistas son intersticiales es
proponer que algo o alguien prospera y pulula delante,
detras, entre, dentro y entre los lentos complejos de teoria—
practica que llamamos organizaciones. La pregunta vital es:
éacaso las organizaciones hacen algo en absoluto? ¢éO son
algo asi como remanentes, los torpes caparazones de lo que
se ha hecho y ya se esta haciendo? David Hume escribio: «El
principal beneficio que resulta de la filosofia surge de
manera indirecta y procede mas de su influencia secreta e
insensible que de su aplicacién inmediata» (Hume, 2008:
104). Una influencia secreta e insensible: eso es todo lo que
reivindicaria para mis estilos salvajes. Son buenas practicas,
y buena practica. No dictan la accion; La accidn tiene su
propia razon y su propio modelo. Pero han tenido una
influencia duradera, indirecta e imperceptible en lo que
hacen los anarquistas y muchos otros.

A diferencia de una teoria que, intencional o
accidentalmente, postula un estado ideal o una meta,
carecen de una teleologia implicita o explicita. Desde hace
tiempo considero, y sigo convencido, que no se gana nada
postulando una meta para la accion, salvo en el sentido mas
irreductiblemente local (je incluso entonces!). Aunque
tengo mis razones para mantener esta proposicion casi
metafisica, me limitaré aqui a destacar el fenédmeno
contemporaneo de las acciones politicas no ideoldgicas, que
casi en su totalidad podrian llamarse tacticas sin estrategias.
O incluso: actos puntuales que se desvinculan del ambito



tactico de la politica militante y militarizada. Prefiero no
considerar tales acciones como practicas gue requieran
interpretacion tedrica. Si hay algo digno de elogio en ellas,
es que son experimentos descabellados: "éQué sucede
cuando hacemos esto?". Se instalan, imposiblemente, lo

admito, del lado de la existencia, e intentan permanecer
59
alli>®.

Esa es su virtud, o al menos su contribucion a la virtud.
Cualesquiera que sean sus efectos, ejemplifican en el
pensamiento ese aspecto de la practica anarquista llamado
accion directa. Las famosas y patéticas tesis de la bondad
innata de los humanos o de una utopia futura quizas no
tengan otro valor que su papel como temas de meditaciony
afirmacion en el presente. Hume, de nuevo: «El principal
triunfo del arte y la filosofia: refina insensiblemente el
temperamento y nos senala las disposiciones que debemos
esforzarnos por alcanzar, mediante una inclinacién mental
constante y un habito repetido» (ibid., 105). Este tipo de
accion directa, tal como impregna nuestras vidas, puede
tener éxito o fracasar. En la medida en gue tenga éxito,
vamos camino de la anarquia. En la medida en que fracase,
también tendra éxito, aunque de una manera mas local.

59 No es casualidad que algunos anarquistas y comunistas hayan planteado
recientemente el problema de lo que provocativamente llaman “antipolitica”.



Hemos doblado nuestra mente, como escribié Hume, vy
hemos hecho la vida “divertida” (ibid., 113)°.

Referencias

Acosta, Alejandro de. (2009) “Dos preguntas indecidibles para un
pensamiento en el que todo vale”. Contemporary Anarchist
Studies (Amster et al., Eds.) Nueva York: Routledge.

— (2009) “Cémo el agitador devora a los dioses”, Anarquia: un
diario del deseo armado, 67 (primavera).

Aurelius, Marcus. (1983) Meditaciones. Indiandpolis: Hackett.

Clastres, Hélene. (1995) La tierra sin mal. Chicago: University of
lllinois Press.

Clastres, Pierre. (1989) La sociedad contra el Estado. Nueva York:
Zone Books.

Dupont, Frére. (2007) Especies en estado de ser y otras historias.
Ardent Press.

Dupont, Monsieur. (2009) Comunismo nihilista. Ardent Press.

Deleuze, Gilles. (1990) Logica del sentido. Nueva York: Columbia.

60 Quizas la diversion sea lo unico que vale la pena esperar.



—— Dialogos. (1987) Nueva York: Columbia University Press, 1987.
—— (2001) “Hume”. En Pura Inmanencia. Nueva York: Zone Books.

Fourier, Charles. (1996) La teoria de los cuatro movimientos. Nueva
York: Cambridge.

Graeber, David. (2004) Fragmentos de wuna antropologia
anarquista. Chicago: Prickly Paradigm Press.

Hadot, Pierre. (2004) ¢Qué es la filosofia antigua? Cambridge:
Harvard University Press.

— (1995) “Ejercicios Espirituales”. La filosofia como forma de vida.
Blackwell.

Hume, David. (2008) “El escéptico”. Ensayos selectos. Nueva York:
Oxford.

Situationniste internacional. (1997) Edicion aumentada. Biblioteca
Artheme Fayard.

Inwood, Brad., y Lloyd P. Gerson., Eds. (2008) El lector estoico.
Indianapolis: Hackett.

Knabb, Ken., Ed. (2006) Antologia Internacional Situacionista.
(Edicién revisada y ampliada) Berkeley: Oficina de Secretos
Publicos.

Kropotkin, Petr. (1955) Ayuda mutua. Boston: Extendiendo
horizontes.



Lacan, Jacques. (2007) El otro lado del psicoanalisis. Nueva York:
Norton.

Lamborn Wilson, Peter. (1998) Escape del siglo XIX. Nueva York:
Autonomedia.

PM (1985) bolo'bolo. Nueva York: Semiotext(e).

Stirner, Max. (1995) El unico y su propiedad. Nueva York:
Cambridge.



VI. HACIA UNA TEORIA CINEMATOGRAFICA
ANARQUISTA: REFLEXIONES SOBRE LA POLITICA DEL CINE

Nathan Jun ©!

Prefacio

El cine, al igual que el arte en general, es tanto un género
artistico como una institucion politico-econdmica. Por un
lado, esta el cine, un medio que difunde imagenes en

61 Nathan Jun es profesor adjunto de filosofia y coordinador del programa
de filosofia en la Universidad Estatal del Medio Oeste en Wichita Falls,
Texas. Es coeditor (con Shane Wahl) de Nuevas Perspectivas sobre el
Anarquismo (Lexington, 2009) y (con Daniel Smith) de Deleuze y la Etica
(Edinburgh University Press, proxima publicacion, 2010), y autor de
Anarquismo y Modernidad Politica (Continuum, proxima publicacion,
2011). También ha publicado y presentado ampliamente sobre los temas del
posestructuralismo y el anarquismo clasico.



movimiento mediante |la proyecciéon de luz a través del
celuloide sobre una pantalla. Las peliculas individuales, o
"peliculas", a su vez, son objetos estéticos discretos que se
distinguen y analizan en funcion de su forma y contenido.
Por otro lado, esta la industria cinematografica: la compleja
red de aparatos artisticos, técnicos y econdmicos que
planifican, producen, comercializan y exhiben peliculas al
publico. Desde sus inicios, tanto los aspectos estéticos como
los politicos del cine han sido objeto de diversas formas de
analisis tedrico, que a su vez han sido objeto de critica. En
este articulo, ofrezco un breve resumen de estos analisis y
criticas, seguido de un esbozo de un enfoque alternativo a la
teoria cinematografica. Basandose en las ideas de Foucault
y Deleuze, esta teoria cinematografica "anarquista” busca
presentar una metodologia critica viable, a la vez que
dilucida el potencial liberador del cine.

I. La politica de la teoria cinematografica: del humanismo
a los estudios culturales

Antes de su surgimiento como disciplina académica
diferenciada en la década de 1970, los estudios
cinematograficos podian dividirse, a grandes rasgos, en dos
campos distintos pero estrechamente relacionados: el
humanismo, que analizaba el cine en términos de su
promocion u oposicion a los valores clasicos de la llustracion



(p. e€j., libertad y progreso), y diversas escuelas de
formalismo, que se centraban en los elementos formales,
técnicos y estructurales del cine en general, asi como de
peliculas individuales®?. Como sefiala Dana Polan, los criticos
humanistas oscilaban con frecuencia entre el escepticismo
hacia el cine y una profunda, incluso hiperbdlica, adulacion
hacia él (Polan, 1985: 159). Para algunos, el cine
representaba “la muerte de la cultura en beneficio de una
civilizacion de masas corrupta y degradante” (ibid.)®3. Para
otros, el cine no mato la cultura tanto como la democratizo
al desestabilizar el estatus privilegiado y elitista del arte (cf.,
Cavell, 1981). En udltima instancia, sin embargo, “las
posiciones a favor y en contra se fusionan en su terreno
comun de presupuestos originarios: entienden el arte como
redencidn, transporte, oferta utépica” (Polan, 1985: 159).

Al igual que los humanistas pro—cine, los criticos
formalistas enfatizaron la profundidad artistica y Ia
integridad del cine como género. (Esto es especialmente
cierto en la teoria del autor, segun la cual las peliculas son
expresiones de las ideas, pensamientos y emociones unicas
de sus directores; Staples, 1966—67: 1-7). Sin embargo, a
diferencia del humanismo, el formalismo se ocupod
principalmente de analizar los vehiculos o0 mecanismos por

62 Para una excelente vision general del formalismo en la teoria
cinematografica, véase (Andrews, 2000: 341-51).

63 Véase, por ejemplo, Leavis (1952). Sobre el rechazo de Leavis al cine y
a la cultura de masas en general, véase Mulhern (1979).



los cuales el cine, a diferencia de otros géneros artisticos,
genera contenido. Esta preocupacion dio lugar, a su vez, a
varias teorias evaluativas e interpretativas que privilegiaron
los elementos formales del cine (p. ej., cinematografia,
edicion, etc.) por encima de sus elementos narrativos o
tematicos (cf., Arnheim, 1997, 1989; Bazin, 1996, 1967,
Eiseinstein, 1969; Kracauer, 1997; Mitry, 1997).

A diferencia de los humanistas optimistas y los formalistas
apoliticos, los criticos marxistas de la Escuela de Frankfurt
analizaron el cine principalmente como una institucién
sociopolitica, especificamente, como un componente de la
represiva y mendaz "industria cultural”. Segun Horkheimery
Adorno, por ejemplo, las peliculas no se diferencian de los
automoviles o las bombas; son mercancias que se producen
para ser consumidas (Horkheimer y Adorno, 1993: 120-
167). "La tecnologia de la industria cultural”, escriben, "[es]
simplemente el logro de la estandarizacion y la produccion
en masa, sacrificando todo lo que implicara una distincidn
entre la logica del trabajo y la del sistema social" (ibid., 121).
Antes de la evolucidon de esta industria, la cultura operaba
como un foco de disenso, un amortiguador entre el
materialismo desenfrenado por un lado y el fanatismo
primitivo por el otro. Tras su mercantilizacion total, la
cultura se convierte en una cultura de masas cuyas peliculas,
television y periodicos subordinan todo y a todos a los
intereses del capitalismo burgués. La cultura de masas, a su



vez, reemplaza al propio sistema de trabajo como principal
vehiculo de la alienacidn y la totalizacion modernas.

Al ampliar el analisis marxista—leninista del capitalismo
para abarcar todo el espacio social, Horkheimer y Adorno
socavan gravemente l|a posibilidad de una resistencia
significativa a este. Desde su punto de vista, la logica de la
llustracion alcanza su cuspide precisamente en el momento
en que todo, incluida la resistencia a la llustracion, se
convierte en un espectaculo mas en el desfile de la cultura
(ibid., 240-1). Cualquier forma de resistencia que no pueda
ser apropiada es marginada, relegada a la "franja lunatica".
La industria cultural, mientras tanto, produce un flujo
constante de placeres destinados a instruir a las masas
contra cualquier sentimiento persistente de disenso o
resistencia (ibid., 144). El resultado final, como sefala Todd
May, es que "la intervencion positiva [es] imposible; toda
resistencia [es] capaz de recuperacion dentro de los
parametros del capitalismo o de marginacion [...] no hay
capitalismo externo, o al menos no hay un exterior efectivo"
(1994: 26). A falta de un programa de resistencia organizada
y de masas, la Unica salida que le queda al sujeto
revolucionario es el arte: la creacion de rechazos silenciosos

y solitarios y de pequenos y fugaces espacios de libertad
individual®,

64 Esta posicion recibe una de sus articulaciones mas completas en Marcuse
(1964).



El predominio de los enfoques humanistas y formalistas
del cine fue derrocado no por el marxismo de la Escuela de
Frankfurt, sino por el auge de l|la teoria estructuralista
francesa en |la década de 1960 y su posterior infiltracion en
las humanidades tanto en Norteamérica como en el
continente. Como senala Dudley Andrew, las diversas
escuelas de estructuralismo® no buscaban analizar las
peliculas en términos de criterios estéticos formales, «sino
mas bien [...] leerlas como sintomas de estructuras ocultas»
(Andrew, 2000: 343; cf., Jay, 1993: 456-491). A mediados de
la década de 1970, continua, «los estudiantes mas
ambiciosos se empenaban en escarbar bajo los lugares
comunes de los libros de texto y «teorizar» las
maquinaciones conscientes de los productores de imagenes
y la ideologia inconsciente de los espectadores» (ibid.). El
resultado, como era de esperar, fue una avalancha de libros
y ensayos muy influyentes que, en conjunto, moldearon el
rumbo de la teoria cinematografica durante las dos décadas
siguientes®®.

Uno de los estructuralistas mas importantes fue, por
supuesto, Jacques Derrida. Desde su perspectiva, conviene
recordar que una palabra (o, mas generalmente, un signo)
nunca corresponde a una presencia y, por lo tanto, siempre

65 Por ejemplo, la semiodtica barthesiana, el marxismo althusseriano y el
psicoanalisis lacaniano.

66 De particular importancia son Baudry (1986: 299-319), Heath (1976: 68—
112), Metz (1973: 40-88; 1974), Mulvey (1975: 6-18).



esta "jugando" con otras palabras o signos (1978: 289; 1976:
50). Y dado que todos los signos estan necesariamente
atrapados en este estado o proceso de juego (que Derrida
denomina "différance"), el lenguaje en su conjunto no
puede tener un significado fijo, estatico, determinado; en
una palabra, trascendente; mas bien, |la différance "extiende
el dominio y el juego de la significacion infinitamente" (ibid,
280). Ademas, si es imposible que la presencia tenga
significado al margen del lenguaje, y si el significado
(linglistico) siempre esta en un estado de juego, se deduce
qgue la presencia misma sera indeterminada, que es, por
supuesto, precisamente lo que no puede ser (Derrida, 1981:
119-20). Sin una forma matricial absoluta del ser, el
significado se desorganiza, se fragmenta, carece de
fundamento y se vuelve elusivo. La famosa consecuencia,
por supuesto, es que «ll n'y a pas de hors—texte» («No hay
texto exterior») (Derrida, 1976: 158). Todo es un texto sujeto
a la ambigliedad e indeterminacion del lenguaje; cualquier
existencia nouménica subyacente al lenguaje es ilegible -y,
por lo tanto, incognoscible— para nosotros.

A diferencia de los tedricos marxistas, psicoanaliticos y
feministas, que generalmente compartian la sospecha de la
Escuela de Frankfurt hacia el cine y la industria
cinematografica, los criticos derridianos argumentaron que
los "textos" cinematograficos no contienen significados ni
estructuras que puedan ser inequivocamente
"interpretados"” o determinados de otro modo (cf., Brunette



y Wills, 1989). Mas bien, el contenido de una pelicula
siempre y ya esta "deconstruyéndose", es decir, socavando
su propia logica interna mediante el juego de diferencias
semioticas. Como resultado, las peliculas se "liberan" por su
propia indeterminacion de la hermenéutica de la critica
cinematografica tradicional, que "reprime" su propio objeto
precisamente al intentar fijarlo o constituirlo (Brunette y
Wills, 1989: 34). Los espectadores, a su vez, son libres de
asignar multiples significados a una pelicula dada, ninguno
de los cuales puede considerarse el significado "verdadero"
o "auténtico".

Esta ultima ramificacion resulté enormemente influyente
en la disciplina de los estudios culturales, cuyo modus
operandi era “descubrir e interpretar las formas en que
sujetos disciplinarios dispares responden: cémo los
consumidores deforman y transforman los productos que
usan para construir sus vidas; como los 'nativos' reescriben
y perturban las etnografias de (y a) las que estan sujetos...”
(Bérubé, 1994: 138; véase también Gans, 1974, 1985: 17—
37, Grossberg, 1992; Levine, 1988; Brantlinger, 1990;
Aronowitz, 1993; During, 1993; Fiske, 1992; McRobbie,
1993).

Como observa Thomas Frank,

El gesto académico caracteristico de los afnos noventa
no fue un esteticismo recalentado, sino una celebracidon
populista del poder y la "agencia" del publico y los fans,



de su capacidad para evadir las garras de los creadores
de la cultura de masas y de su talento para transformar
casi cualquier resto de detritus cultural en una
herramienta de rebelién (Frank, 2000: 282).

Este gesto es posible, de nuevo, gracias a la teoria de la
deconstruccion de Derrida: la ausencia de significado
determinado y, por extension, de intencionalidad en los
textos culturales permite a los consumidores apropiarse de
ellos y asignarles significado para si mismos. En
consecuencia, cualquier teoria que asuma que los
consumidores son «necesariamente silenciosos, pasivos,
incautos politicos y culturales» enganados o manipulados
por la industria cultural y otros aparatos de poder represivo
es rechazada por «elitista» (Grossberg, 1992: 64).

Un ejemplo adecuado del enfoque de los estudios
culturales sobre el cine se encuentra en el ensayo de Anne
Friedberg “Cine y la condicién posmoderna”, que argumenta
qgue el cine, junto con el aparato del centro comercial,
representa una extension posmoderna de la flaneurie
moderna (Friedberg, 1997: 59-86). Al igual que Horkheimer
y Adorno, Friedberg no se interesa por el cine como forma
de arte, sino mas bien como mercancia o como aparato de
consumo/produccién de deseo. Sin embargo, Friedberg no
considera el cine principalmente como un vehiculo de
“engafo masivo” disefado por la industria cultural para
manipular a las masas y acostumbrarlas a la dominacion.
Aunque reconoce hasta qué punto la “mirada movilizada”



transgresora y liberadora del flaneur es capturada y tornada
abstracta/virtual por el aparato cinematografico de la
industria cultural (ibid., 67), no obstante valora este modo
“virtualmente movil” de espectador en la medida en que
permite a los espectadores posmodernos “probarse”
identidades (asi como los compradores “se prueban” ropa)
sin ningun compromiso esencial (ibid., 69-72).

Este tipo de enfoque para analizar el cine, aunque
ostensiblemente "radical" en sus implicaciones politicas, es
en realidad todo lo contrario. Como argumentaré en la
siguiente seccion, los estudios culturales —al igual que la
teoria critica— se basan en ciertas presuposiciones que han
sido severamente cuestionadas por diversos teoricos.
Michel Foucault, en particular, ha demostrado hasta qué
punto podemos superar la indeterminacion linglistica al
ofrecer analisis arqueologicos y genealdgicos de la
formacion de estructuras productoras de significado. Dichas
estructuras, argumenta, no surgen de la nada, sino que son
producidas por relaciones de poder historicamente situadas.
Ademas, el poder produce a los mismos sujetos que,
alternativamente, afectan y son afectados por estas
estructuras, una nocion que socava el concepto de "agencia"
del productor/consumidor, en el que se basa gran parte de
la teoria critica y los estudios culturales. Si bien las relaciones
de poder tienen el potencial de ser liberadoras en lugar de
opresivas, dicha consecuencia no es provocada tanto por la
agencia del consumidor como por otras relaciones de poder



que, siguiendo a Gilles Deleuze, eluden y "desterritorializan"
los mecanismos de captura opresivos. Como argumentareé,
el aparato cinematografico contemporaneo es sin duda una
forma de esto ultimo, pero esto no significa que el cine como
tal sea incapaz de escapar por lineas de fuga liberadoras.

Il. Foucault y la teoria cinematografica

Generalizar concisamente sobre Foucault no es facil ni
particularmente util. Sin embargo, si hay un aforismo
conciso que capta el espiritu de su proyecto, es el de Bacon:
«lpsa scientia potestas est»: el conocimiento mismo es
poder. La perspectiva de Foucault es, por supuesto, muy
diferente —de hecho, radicalmente opuesta— al cientificismo
protoilustrado de Bacon, para quien el conocimiento es
siempre poder de hacer. Como veremos, para Foucault, el
conocimiento es mas bien poder de decir, por un lado, y
poder de ser dicho, por otro. Esta distincion subyace al
caracter metafilosofico del analisis de Foucault, que repudia
la nocion de «conocimiento» trascendente y, en cambio, se
centra en las complejas relaciones de poder que posibilitan,
dan origen y configuran la idea misma de conocimiento(s).

Para Foucault, todos los enunciados pertenecen a un
discurso particular, que es el conjunto de todos los



enunciados posibles que pueden articularse sobre un tema
particular dentro de un periodo histérico particular
(Foucault, 1994: 79, 158). El discurso define los limites que
rodean lo que puede y no puede decirse, y en esta medida
moldea o construye lo que puede conocerse, es decir, el
objeto de conocimiento mismo. Las primeras obras de
Foucault se ocupan principalmente de las condiciones de
posibilidad ("a priori histérico") que deben darse para que
ciertos enunciados (de nuevo, lo que puede decirse) surjan
realmente dentro de un discurso dado (ibid., 86-92)%.
También se ocupan de demarcar y analizar las formaciones
discursivas: las rupturas y discontinuidades historicas por las
gue aparecen nuevas formas de discurso y suplantan las
formas antiguas de discurso (Foucault, 1972: esp. Parte II,
capitulo 2). Foucault se refiere a este modo de analisis como
“arqueologia” (Foucault, 1994: xxii).

El objetivo del método arqueoldgico es «captar el
enunciado en la estrechez y singularidad de su
acontecimiento; determinar las condiciones de existencia,
fijar sus limites con la mayor precision posible, establecer
sus correlaciones con otros enunciados con los que pueda
vincularse y mostrar qué otras formas de articulacion
excluye» (Foucault, 2003: 401). Para Foucault, el

67 Por ejemplo, en la Edad Media no se podian hacer afirmaciones sobre
aviones porque la condicidn historica a priori necesaria para la produccion,
transmision e inteligibilidad de dichas afirmaciones dentro del discurso (a
saber, la existencia real de aviones) atin no se habia satisfecho.



conocimiento no es una cosa (p. ej., un estado mental
particular), sino una relacion entre enunciados dentro de un
discurso particular; especificamente, la relacion entre lo que
se puede decir o pensar y lo que no.

Las principales obras de Foucault en su primera etapa
implican la aplicacion del método arqueolégico a un discurso
particular. En Locura y Civilizacion, por ejemplo, analiza el
discurso de la locura en relacion con diversas instituciones
historicas: el hospicio, el hospital, el manicomio, etc. (1965).
La aparicion de una nueva formacion discursiva (p. €j., el
discurso de la locura o la demencia) da lugar a una nueva
forma institucional (p. €j., el manicomio), una nueva forma
de conocimiento (p. ej., la psiquiatria) y un nuevo objeto de
conocimiento (p. ej., el enfermo mental). Al reflexionar
sobre las condiciones de posibilidad necesarias para el
surgimiento de determinadas formas institucionales,
Foucault descubre una nueva forma de conocimiento
discursivo que se ha construido en |a historia.

Las primeras obras buscan describir formaciones
discursivas particulares (a través de la “arqueologia”) pero
no explicar cdbmo y por qué surgieron. Comenzando con
Vigilar y castigar, Foucault dirige su atencion a los analisis de
como las relaciones de poder producen conocimiento
dentro de formaciones discursivas particulares (un método
gue él llama “genealogia”) (Foucault, 1995). Con este fin, va
mas alla de las formaciones discursivas a una consideracion
de otras formas de conocimiento que son formadas y



constituidas por el poder, a saber, las formaciones no
discursivas y la formacion de sujetos. Las formaciones no
discursivas son practicas a través de las cuales el poder se
manifiesta en formas particulares (por ejemplo, la prision, el
asilo, el hospital, etc.). Los sujetos (por ejemplo, prisioneros,
locos, pacientes, etc.) a su vez, son creados a través del
proceso de ser actuados por practicas no discursivas.

Para Foucault, el poder no esta ni puede estar centralizado
en la forma de un Unico aparato coercitivo como el
“capitalismo”. Existe no solo en el macronivel de la sociedad
(p. ej., en ideologias, gobiernos, etc.) sino también en el
micronivel de los sujetos (como en el poder disciplinario)
(ibid., 135-69). La vigilancia invisible del Pandptico revela
una forma de poder que es dinamica, ubicua y difusa (ibid.,
195-228). Opera solo en las relaciones de aquellos a quienes
se aplica. Puede ejercerse sobre cuerpos individuales
(anatomo-poder) o poblaciones enteras (bio—poder)
Foucault, 1990: 140). No es una fuerza absoluta sino mas
bien una relacion que existe entre fuerzas: un conjunto de
acciones o fuerzas ejercidas sobre otras acciones o fuerzas,
o sobre sujetos (2003: 137). Es la capacidad de actuar y de
ser actuado, y por tanto no solo es represiva sino también
productiva.

Cuando Foucault afirma que el poder "abre posibilidades”,
se refiere especificamente a su capacidad para generar
nuevas formaciones discursivas y no discursivas y, por ende,
nuevas formas de conocimiento. Sin embargo, dado que el



poder es un modo de afectividad reciproca, no solo produce
conocimiento, sino que a su vez es producido por este. El
abanico de enunciados posibles, circunscrito por una
formacion discursiva particular, esta determinado por las
relaciones de poder, pero la manifestacion visible de estas
relaciones (por ejemplo, a nivel de las practicas y las formas
gue estas adoptan en las instituciones) esta determinada a
su vez por lo que se puede decir.

éComo se produce esta configuracion reciproca? En primer
lugar, recordemos que el poder posibilita las acciones y, a su
vez, es posibilitado por ellas. Esto se debe a que todas las
acciones, una vez realizadas por el poder, se relacionan con
otras acciones (y, por lo tanto, con otras posibles
modalidades de poder). Pero decir, hablar, expresar, escribir
o comunicarse de cualquier manera es realizar un cierto tipo
de accidn: la de producir enunciados dentro de un discurso
particular. El conocimiento, entonces, es esencialmente el
poder de producir enunciados que, a su vez, pueden
relacionarse con otros enunciados dentro de un discurso
particular. Para Foucault, la verdad es simplemente el
mecanismo mediante el cual se ejerce este poder:

«La verdad» debe entenderse como un sistema de
procedimientos ordenados de produccion, regulacion,
distribucion, circulaciéon y funcionamiento de los
enunciados [...] Cada sociedad tiene su régimen de
verdad, su «politica general» de la verdad: es decir, los
tipos de discurso que acepta y hace funcionar como



verdaderos; los mecanismos y las autoridades que
permiten distinguir los enunciados verdaderos de los
falsos, los medios por los cuales se sanciona cada uno de
ellos; las técnicas y los procedimientos a los que se da
valor en la adquisicion de la verdad; el estatuto de
quienes estan encargados de decir lo que cuenta como
verdadero (Foucault, 2003: 316-317).

En Vigilar y castigar, al igual que en sus obras
arqueoldgicas anteriores, Foucault analiza las formaciones
discursivas en torno a las instituciones de la disciplina y el
castigo. El cambio radica en que extiende este analisis a las
formaciones no discursivas (practicas) y, sobre todo, a las
relaciones de poder que dan lugar tanto a las formaciones
discursivas como a las no discursivas. Asi, por ejemplo,
Foucault analiza la formacion no discursiva del castigo,
materializada en la institucion carcelaria.

Las relaciones de poder, entonces, producen formaciones
no discursivas a nivel de la practica (p. €j., el castigo) que a
su vez se hacen visibles en las instituciones (p. ej., la prision).
Ademas, estas practicas producen nuevas formas de
conocimiento (p. ej., la criminologia) que a su vez producen
nuevos objetos de conocimiento a nivel del sujeto (p. €j., el
tipo criminal). Esto revela otra de las ideas esenciales de
Foucault: que los sujetos son producidos y moldeados por
las relaciones de poder vis—a—vis convertirse en objetos de
discurso (p. €j., estudio, indagacién, analisis, clasificacion,
etc.) y practicas (p. ej., trabajo, educacion, disciplina,



consumo, etc.). Parafraseando a W. V. Quine (y dandole la
vuelta), ser es ser objeto de una praxis y sujeto de una teoria.
Mi subjetividad se agota por el poder que ejercen sobre mi
los demas y el mundo y el poder que yo ejerzo a su vez.

Una consecuencia radical de esta perspectiva es que los
sujetos, estrictamente hablando, no son ontoldogicamente
basicos como lo son para, digamos, Sartre. Esto no significa
qgue las subjetividades individuales no existan para Foucault
—si existen. Su punto es que no hay una naturaleza o esencia
humana preexistente que proporcione el fundamento
ontologico de la subjetividad. Solo el cuerpo es basico; y los
cuerpos se crean y recrean constantemente como sujetos
tanto al afectar a otros cuerpos como al ser afectados por
ellos. El poder capitalista, por ejemplo, se manifiesta en la
practica a nivel de instituciones (p. ej., centros comerciales)
y se ejerce sobre los cuerpos. Esta relacion entre el cuerpoy
el poder da lugar a formas particulares de subjetividad —a
saber, la del consumidor (cuyo cuerpo se ve afectado por el
poder) y, por ejemplo, la industria cultural (que afecta a los
cuerpos de otros a través del poder).

Desde una perspectiva foucaultiana, el cine es una
formacion discursiva y no discursiva: un modo de
conocimiento que se manifiesta concretamente en el nivel
de peliculas individuales y un modo de poder que se
manifiesta concretamente en el nivel de la industria
cinematografica. La relacion reciproca entre las peliculas y la
industria cinematografica, a su vez, produce una forma



particular de subjetividad: la del espectador. En contra de la
teoria criticay los estudios culturales, Foucault afirmaria que
la relacion entre peliculas y espectadores no es ni
completamente pasiva ni completamente activa. El
significado de una pelicula en particular puede serle
asignado por un espectador en particular, pero el
espectador en tanto espectador es producido a su vez por su
vision de la pelicula. Ademas, la gama de significados
atribuibles a una pelicula y los correspondientes modos de
espectador que producen estan limitados por condiciones
de posibilidad, a saber, la compleja red de formaciones
discursivas y no discursivas que producen tanto peliculas
como espectadores.

Todo esto es para decir que: (a) el cine como tal no es
reducible ni a sus componentes formales (es decir,
discursivos) ni a sus componentes politico-econdmicos (es
decir, no discursivos); mas bien, ambos componentes se
producen y se moldean mutuamente; (b) el significado del
cine no es reducible ni a la produccion ni al consumo de
objetos cinematograficos; mas bien, el significado crea y es
creado por los espectadores—sujetos; (c) las formas
particulares que toman las peliculas, los significados
particulares que se les asignan y los modos particulares de
espectador que asignan dichos significados son
mutuamente irreducibles; todos son producidos por una red
compleja de relaciones de poder. A esto debemos agregar
(d) que las relaciones de poder que dan lugar al cine en si no



son represivas ni liberadoras en si mismas. El grado en que
el cine puede ser considerado como uno u otro depende
completamente de las relaciones politicas vy
socioeconodmicas que lo afectan y son afectadas por él.

Como lo demuestra la historia del cine, no hay manera de
separar el cine del capitalismo. Por un lado, el capitalismo
occidental dio origen a la tecnologia industrial, la economia
de mercado, el sistema tripartito de clases, etc., condiciones
todas ellas que permitieron el surgimiento del cine. Por otro
lado, la proliferaciéon del cine como medio de comunicacion
moderno contribuyd a la transformacién del capitalismo (es
decir, del capitalismo industrial al capitalismo de consumo
multinacional). Por lo tanto, es erréneo afirmar que el cine
comenzo como una forma de arte "pura” o una tecnologia
de comunicacion "neutral" que posteriormente fue
apropiada por la industria cultural burguesa para sus propios
fines. Mas bien, el surgimiento de la industria cultural es
coextensivo con el surgimiento del cine y otras formas de
arte/medios modernos.

En muchos aspectos, el cine es un medio mas complejo
gue la literatura, por ejemplo, porque se basa en una gama
mucho mas amplia de mecanismos comunicativos (p. e€j.,
imagenes, musica, etc.). En esta medida, es dificil, si no
imposible (segun la teoria deconstruccionista), considerar el
cine como un ejemplo especial de textualidad escrita, lo que
a su vez requiere el uso de estrategias completamente
diferentes (aunque no del todo inconexas) para interpretar



y analizar peliculas. Para Derrida, de nuevo, la textualidad
escrita es simultaneamente dinamica y estatica. Por un lado,
esta constituida por el lenguaje, que para Derrida
permanece en un estado constante de indeterminacion y
juego. En esta medida, los textos escritos son dinamicos; se
"mueven". Por otro lado, son estaticos. Una obra literaria,
por ejemplo, esta limitada por los limites de su ipseidad, su
"cosificacion" fisica. Ni el medio en si mismo, ni las palabras
impresas que lo constituyen, son capaces de movimiento
real en ningun sentido que no sea trivial o metaforico. Esta
dimension estatica coloca al lector en una relacion temporal
y epistemologica unica con los textos escritos, algo que no
necesariamente se aplica a otros medios como el cine.

Al mismo tiempo, las peliculas son interpretables. Es decir,
el espectador puede, y de hecho atribuye, significados a
peliculas que necesariamente contienen contenido
conceptual -y, por lo tanto, linglistico—. Estos significados,
a su vez, estan sujetos a la misma inestabilidad e
indeterminacion que, alternativamente, plaga y libera el
lenguaje en general. Si el lenguaje es realmente el horizonte
del pensamiento, no hay forma de separar los componentes
visuales y auditivos del cine de sus componentes textuales
mas directos (por ejemplo, el didlogo hablado). Todos estos
componentes, ya sea considerados individual o
conjuntamente, estan siempre y de antemano
condicionados por la operacion del lenguaje.



De nuevo, esto no significa que el cine sea de algin modo
reducible a la textualidad escrita. Al finy al cabo, las peliculas
se caracterizan en parte por un dinamismo literal que va mas
alla de su contenido linguistico latente. Entre otras cosas,
contienen imagenes y sonidos que se mueven en el espacio
y el tiempo, lo que, a su vez, produce movimiento y cambio
en la percepcion del espectador. Las peliculas incluyen un
componente estatico que refleja el de las obras literarias, en
la medida en que se producen mediante procesos fisicos y
se muestran a través de medios fisicos. Pero, para ser obvio,
no se puede ver una pelicula simplemente mirando un
casete VHS, un DVD, un rollo de pelicula o cualquier otra
cosa del mundo. No ocurre lo mismo con una obra literaria,
gue exhibe una correspondencia biunivoca entre texto y
medio. Para leer, se requiere una vision fiable y facultades
cognitivas fiables (es decir, las diversas facultades asociadas
con la alfabetizaciéon). No se requiere ninguna otra
mediacion. Una pelicula, por otro lado, debe proyectarse, no
solo en el sentido literal de exhibirse mediante la tecnologia
apropiada, sino también en el sentido de ser impuesta al
mundo de la percepcion sensorial ordinaria. Dicho de otro
modo, el contenido de una pelicula, a diferencia de su
medio, no puede experimentarse tan inmediatamente como
el contenido de un texto escrito. La proyeccion, por lo tanto,
es un tertium quid que se situa entre el medio y el contenido.
Y es precisamente la proyeccion la gue hace que una pelicula
sea visible y audible, en lugar de simplemente legible.



Todo esto puede parecer obvio, pero no debe pasarse por
alto su importancia. Para interpretar una pelicula, no se
puede centrar la atencion en imagenes y sonidos concretos
de forma aislada —es decir, como entidades estaticas— ni
siquiera en las relaciones conceptuales que existen entre
dichas entidades. Por ejemplo, no se puede atribuir
significado a la pelicula observando una imagen fija de una
escena y considerando su relacion con otra. (Esto no ocurre
con la lectura, donde una palabra o frase en particular solo
puede comprenderse en relacion con otras palabras o
frases). Por el contrario, ver una pelicula requiere un analisis
de los movimientos visuales, auditivos, etc., que afectan a
los sentidos de forma diferencial en el espacio y el tiempo.
Es la relacion entre dichos movimientos, mas que las
imagenes y sonidos discretos que los componen, lo que
encapsula el significado de una pelicula.

La copresencia visual de las imagenes no es lo que afecta
al espectador, sino mas bien la relacion dinamica de estas
imagenes en el espacio y el tiempo; es decir, su movimiento
dentro de una escena, sumado a una amplia gama de
factores subyacentes (p. ej., sonido, cinematografia, etc.)
gue representan el movimiento de una manera particular.
Este movimiento, ademas, complica la interpretacion; el
contenido de las imagenes y los sonidos no puede
comprenderse en si mismo, precisamente porgue son
fisicamente (y no solo conceptualmente) dinamicos, fluidos
e inestables. Por esta razdn, las peliculas socavan lo que



Derrida llama «la metafisica de la presencia» de una manera
mucho mas directa y problematica que los textos escritos,
ya que literalmente representan su propia deconstruccion.
Mientras que el texto escrito implica relaciones entre
conceptos, el cine implica relaciones entre relaciones. (Esto
es en parte lo que Friedberg quiere decir cuando se refiere a
las peliculas como «virtualmente madviles»). En resumen,
podriamos decir que el significado de una pelicula esta
doblemente alejado de las condiciones de posibilidad para
la interpretacion, y esto es en parte lo que hace del cine un
medio tan complejo.

Sin embargo, como se aclardé en nuestra discusion sobre
Foucault, las caracteristicas estructurales y fenomenoldgicas
del cine no pueden disociarse de las relaciones de poder
particulares que producen la forma cinematografica, y
viceversa. Ademas, incluso si las relaciones de poder en
cuestion pueden identificarse como «opresivas», este juicio
no tiene por qué aplicarse a la forma cinematografica como
tal. (Marx plantea una observacién similar sobre la
tecnologia en general: el hecho de que un modo de
produccion opresivo como el capitalismo dé lugar a la
tecnologia industrial no significa que esta sea
necesariamente un vehiculo de opresion). Lo mejor que
podemos decir, al parecer, es que la forma cinematografica
es particularmente adecuada como medio para ser
apropiada y utilizada con fines opresivos, y esto por razones
gue tanto la teoria critica como los estudios culturales han



seinalado (por ejemplo, su «movilidad virtual», su atractivo
masivo, etc.). La pregunta es: icodmo se esta apropiando y
utilizando el cine, si es que se esta apropiando vy utilizando,
en el mundo contemporaneo, y qué dice esto sobre el cine
en general?

Ill. Hacia una teoria cinematografica anarquista

En su articulo “éQué son los Estudios Culturales
Anarquistas?”, Jesse Cohn argumenta que los estudios
culturales anarquistas (ECA) pueden distinguirse de la teoria
critica y la teoria de la agencia del consumidor a lo largo de
varias trayectorias (Cohn, 2009: 403-24). Entre otras cosas,
escribe, los ECA intentan “evitar reducir la politica de la
cultura popular a una dicotomia simplista de 'cosificacion'
versus 'resistencia'” (ibid., 412). Por un lado, los anarquistas
siempre se han mostrado reacios a las pretensiones de la
“alta cultura”, incluso antes de que estas fueran expuestas y
desmitificadas por figuras como Bourdieu en su teoria del
“capital cultural”. Por otro lado, siempre hemos buscado el
deber y encontrado “espacios de libertad -incluso
momentaneos, incluso estrechos y comprometidos— dentro
del capitalismo vy el Estado” (ibid., 413). Al mismo tiempo, los
anarquistas nunca se han conformado con encontrar
«reflejos de nuestros deseos en el espejo de la cultura
comercial», ni con afirmar simplemente la posibilidad de



encontrarlos (ibid.). La democracia, la liberacion, Ila
revolucion, etc., no estan ya presentes en una cultura; se
encuentran entre las muchas potencialidades que deben
actualizarse mediante la intervencidn activa.

Si la vision general de Cohn sobre la ACS (Contemporary
Anarchist Studies) es correcta, y creo que lo es, deberiamos
reconocer su importante resonancia con la tertia via
foucaultiana descrita anteriormente. Cuando Cohn afirma
gue los anarquistas son «realistas criticos y monistas, en el
sentido de que reconocemos nuestra condicion como seres
insertos en una Unica realidad compartida» (Cohn, 2009:
413), reconoce que el poder afecta activamente tanto la
existencia interna  (subjetiva) como la externa
(intersubjetiva). Al mismo tiempo, al argumentar «que esta
realidad esta en un proceso continuo de cambio y devenir, y
qgue en cualquier momento dado incluye una infinitud -
limitada por, situada dentro, 'anclada’ a la realidad concreta
del presente— de realidades emergentes o potenciales»
(ibid.), Cohn niega que el poder (y, por ende, la realidad) sea
una unica realidad que trasciende, o simplemente se le
«da», a aquello que afecta o sobre lo que actua. Por el
contrario, el poder es plural y potencial, inmanente a todo
aquello que afecta porque precisamente porque es afectado
a su vez. Desde la perspectiva de ACS y Foucault, entonces,
la cultura es reciproca y simbiotica: produce y es producida
por relaciones de poder. {Qué implicaciones podria tener
esto para la teoria cinematografica contemporanea?



Actualmente, la industria cinematografica mundial, por no
hablar de |la mayoria de los medios de comunicacion, esta
controlada por seis conglomerados corporativos
multinacionales: The News Corporation, The Walt Disney
Company, Viacom, Time Warner, Sony Corporation of
America y NBC Universal. En 2005, aproximadamente el 85%
de los ingresos de taquilla en Estados Unidos provenian de
estas empresas, en comparacion con tan solo el 15 % de los
llamados estudios "independientes"”, cuyas peliculas se
producen sin financiacion ni distribucion de los grandes
estudios cinematograficos. Nunca antes habia sido tan
evidente la estrecha conexion entre el cine y el capitalismo.

Como argumentaron Horkheimer y Adorno hace mas de
cincuenta anos, la caracteristica principal del cine
convencional de Hollywood es su doble funciéon como
mercancia y mecanismo ideoldgico. Por un lado, las peliculas
no solo satisfacen, sino que también producen diversos
deseos del consumidor. Por otro lado, este mecanismo de
satisfaccion de deseos mantiene y fortalece la hegemonia
capitalista manipulando y distrayendo a las masas. Para
cumplir esta funcion, las peliculas convencionales deben
adherirse a ciertas convenciones tanto de forma como de
contenido. Respecto a las primeras, por ejemplo, deben
presentar una estructura argumental sencilla, una narrativa
lineal y directa y diadlogos facilmente comprensibles.
Respecto a las segundas, deben evitar profundizar en
cuestiones sociales, morales y filoséficas complejas y no



deben ofender sensibilidades generalizadas (entre ellas, la
principal, la idea de que el capitalismo de consumo es un
sistema socioecondmico indispensable, si no del todo justo).
Lejos de ser arbitrarias, estas convenciones son elegidas y
reforzadas deliberadamente por la industria cultural para
llegar al publico mas amplio y diverso posible y maximizar la
eficacia del cine como propaganda.

El cine de vanguardia o underground, en cambio, se
caracteriza por su intento consciente de socavar las
estructuras y convenciones impuestas al cine por la industria
cultural, por ejemplo, presentando imagenes impactantes,
empleando estructuras narrativas inusuales o presentando
perspectivas politicas, religiosas y filosoficas heterodoxas.
Con esto, se pretende liberar al cine de su doble funcién de
mercancia y maquina ideoldgica (ya sea directamente,
utilizando el cine como una forma de critica politica radical,
o indirectamente, intentando revitalizarlo como una forma
de arte seria).

A pesar de sus méritos, este analisis simplifica
drasticamente las complejidades del cine moderno. En
primer lugar, la dicotomia entre "convencional" vy
"vanguardia” nunca ha sido particularmente clara,
especialmente en el cine no estadounidense. Muchas de las
"peliculas de arte" europeas paradigmaticas gozaron de
considerable popularidad y grandes ingresos de taquilla en
sus propios mercados, lo que sugiere, entre otras cosas, que
"convencional" y "vanguardia" son categorias culturalmente



relativas. Asi también, la cuestion de qué se considera
"convencional” frente a "vanguardia" esta
inextricablemente ligada a cuestiones relacionadas con el
"valor" o el "mérito" estético de las peliculas. Para muchos,
el cine '"vanguardista" destaca principalmente por su
excelencia artistica, mientras que el cine "convencional" es
poco mas que basura producida en masa. Pero équién
determina los estandares de excelencia cinematografica y
como?

Dudley Andrews sefala:

[...] La cultura no es una sola cosa, sino una
competencia entre grupos. Y la competencia se organiza
a través de grupos de poder que podemos considerar
instituciones. En nuestro propio campo, ciertas
instituciones destacan en edificios de marmol. La NEH es
una; pero, de otra manera, también lo es Hollywood, o al
menos la Academia de Artes y Ciencias Cinematograficas.
Los criticos de cine tradicionales constituyen un
subgrupo de la institucion de la comunicacion, y los
profesores de cine conforman un grupo paralelo,
especialmente al reunirse en congresos y sociedades
(Andrews, 1985: 55).

El argumento de Andrews aqui se hace eco de uno que
planteamos anteriormente: que la critica cinematografica
en si misma es producto de complejas relaciones de poder.
Dicotomias tedricas como «corriente principal versus



vanguardia» o «arte versus papilla» son manifestaciones de
conflictos sociopoliticos mas profundos que, a su vez, deben
analizarse.

Incluso si existiera el cine de "vanguardia", ya no funciona
como lo imaginaron Horkheimer y Adorno, si es que alguna
vez lo hizo. Como ellos mismos reconocieron, una de las
caracteristicas mas notables del capitalismo tardio es su
capacidad de apropiarse y mercantilizar la disidencia.
Friedberg, por ejemplo, tiene razén al senalar que la
flaneurie comenzdé como una institucion transgresora que
posteriormente fue capturada por la industria cultural; pero
lo mismo ocurre incluso con el cine de "vanguardia", una
idea que sus defensores a menudo no reconocen. Mediante
el uso del marketing de nicho y otros mecanismos similares,
la industria cultural posmoderna no solo ha superado la
"amenaza" de la vanguardia, sino que la ha transformado en
una mercancia mas para comprar y vender. Los
conglomerados de medios ganan mas dinero estableciendo
falsas compaiias de produccion “independientes” (por
ejemplo, Sony Pictures Classics, Fox Searchlight Pictures,
etc.) y re—comercializando “peliculas de arte” (como
Criterion Collection) que si simplemente ignoraran por
completo el cine independiente, underground, de
vanguardia, etc.

Todo esto amplia un punto anterior: la dificultad, si no la
imposibilidad, de determinar hasta qué punto determinadas
peliculas o géneros cinematograficos funcionan como



instrumentos de represion sociopolitica, especialmente en
términos de dicotomias simples como «convencional»
versus «vanguardia». A la luz de nuestra anterior discusion
sobre Foucault, por no hablar de Derrida, esto no deberia
sorprender. Al mismo tiempo, sin embargo, tenemos
amplias razones para creer que la industria cinematografica
contemporanea es, sin duda, uno de los mecanismos
preeminentes de la hegemonia cultural capitalista global.
Para comprender por qué, conviene considerar brevemente
algunas reflexiones de Gilles Deleuze.

Existe un claro paralelismo entre la mirada flanerial
movilizada de Friedberg y lo que Deleuze denomina lo
«ndmada», es decir, aguellas formaciones sociales externas
a los aparatos represivos modernos como Estado y Capital
(Deleuze y Guattari, 1987:351-423). Al igual que el ndmada,
el flaneur deambula sin rumbo y sin un telos®®
predeterminado por el espacio estriado de estos aparatos.
Sin embargo, su movilidad pertenece a |la esfera del espacio
liso no territorializado, sin restricciones de reglamentacion
ni estructura, fluido y desapegado. El deseo subyacente a
esta movilidad es productivo; evita activamente Ia
satisfaccion y solo busca proliferar y perpetuar su propio
movimiento. Los aparatos de represion, en cambio, operan
estriando el espacio y rutinizando, reglamentando o

68 El concepto telos se vincula con Aristoteles. Asume que los seres y las
cosas poseeen un fin natural que explica su comportamiento. Asi el telos de
una bellota seria ser roble, etc. [N.T.]



restringiendo de otro modo el deseo movil. Deben
apropiarse de lo ndmada para funcionar como aparatos de
represion.

El capitalismo, independientemente de como se entienda
su relacion con otros aparatos represivos, se esfuerza por
mercantilizar el deseo flaneurial o, lo que es lo mismo, por
producir deseos artificiales que se apropian, capturany, en
ultima instancia, absorben el deseo flaneurial (ibid., esp.
424-73). Deleuze coincidiria con Horkheimer y Adorno en
qgue la industria cinematografica contemporanea cumple
una doble funcion como mecanismo de captura y como
mercancia. No solo funciona como un objeto dentro del
intercambio capitalista, sino como una maquina ideoldgica
qgue refuerza la produccion de sujetos—consumidores. Esto
plantea una doble amenaza a la libertad, al menos tal como
se entiende la libertad desde una perspectiva deleuziana:
primero, vuelve abstracta y virtual la movilidad ndmada,
atrapandola en un espacio estriado y conduciéndola hacia la
perpetuacion de los aparatos represivos;, y segundo,
reemplaza el deseo libre del némada por el deseo social; es
decir, mercantiliza el deseo y se apropia de la flaneurie como
modo de produccion capitalista.

La diferencia crucial radica en que para Deleuze, al igual
gue para Foucault y ACS, la relacion entre lo ndmada vy lo
social es siempre y de por si reciproca. En un pasaje
decididamente aforistico, Deleuze afirma que solo existen
fuerzas del deseo y fuerzas sociales (Deleuze y Guattari,



[1972] 1977: 29). Si bien tiende a considerar el deseo como
una fuerza creativa (en el sentido de que produce, en lugar
de reprimir, su objeto) y lo social como una fuerza que
“contiene, canaliza y regula” el flujo del deseo (ibid., 33), no
pretende sugerir que existan dos tipos distintos de fuerzas
gue afecten de forma diferencial a los objetos externos a si
mismos. Al contrario, solo existe una fuerza unica y unitaria
gue se manifiesta en “ensamblajes” particulares (ibid.). Cada
uno de estos ensamblajes, a su vez, contiene en si mismo
tanto el deseo como diversas «piezas burocraticas o
fascistas» que buscan subyugar y aniquilar dicho deseo
(Deleuze y Guattari, 1986: 60; Deleuze y Parnet, 1987: 133).
Ninguna fuerza actua sobre objetos preexistentes; mas bien,
todo lo que existe se crea y/o destruye alternativamente
segun el ensamblaje particular que lo origina.

Es indudable que la industria cinematografica
contemporanea esta subordinada a aparatos represivos
como el capital transnacional y el gobierno de Estados
Unidos. El hecho de que la produccion cinematografica esté
controlada mayoritariamente por un pufado de
conglomerados mediaticos, cuyos intereses son protegidos
rutinariamente por instituciones federales a expensas de la
autonomia del consumidor, lo deja meridianamente claro.
También refuerza la ingenuidad de los estudios culturales,
cuya valorizacion de las subculturas del consumidor parece
totalmente impotente ante un poder tan enorme. Como
sefala Richard Hoggart:



Estudios de este tipo suelen ignorar o minimizar el
hecho de que estos grupos estan casi completamente
aislados de la vida publica de sus sociedades y se niegan
siquiera a intentar lidiar con ella. A este rechazo no se le
puede dar razonablemente una base ideolodgica idealista.
Es un rechazo, sin duda, y en él se pueden formular
criticas implicitas a la «<hegemonia», criticas que deben
comprenderse. Pero estos grupos no hacen nada al
respecto, salvo replegarse (Hoggart, 1995: 186).

Incluso si pasamos por alto la critica deleuziana /
foucaultiana / ACS —a saber, que los estudios culturales se
basan en una nocidn tedricamente problematica de
“agencia” del consumidor— dicha agencia parece en gran
medida impotente también en el nivel de la praxis.

Tampoco cabe duda de que la proliferacion global del cine
de Hollywood forma parte de un movimiento imperialista
mas amplio en la geopolitica. Consciente o
inconscientemente, el cine estadounidense refleja y
refuerza valores capitalistas unicos y, en esta medida,
supone una amenaza para la soberania politica, econdmica
y cultural de otras naciones y pueblos. Resulta, en su
mayoria, ingenuo por parte de los criticos de los estudios
culturales atribuir "agencia" a los consumidores no
estadounidenses, quienes no solo estan saturados de
productos extranjeros, sino que se ven cada vez mas
privados de la capacidad de producir y consumir productos
autoctonos. Al mismo tiempo, nada de esto implica que las



industrias cinematograficas competidoras sean por
definicion "liberadoras". El capitalismo global no es el Unico
ni el principal foco de poder represivo; es simplemente una
manifestacion de dicho poder entre muchas. Los
movimientos ostensiblemente anticapitalistas 0
contrahegemonicos en el ambito cultural pueden, y a
menudo lo hacen, volverse represivos por derecho propio,
como, por ejemplo, en el caso del cine nacionalista que
promueve el terrorismo, el fundamentalismo religioso y la
subyugacion de la mujer bajo la bandera del
"antiimperialismo".

La cuestion aqui, que refuerza varias ideas ya presentadas,
es gue ni la industria cinematografica estadounidense ni las
industrias cinematograficas como tales son intrinsecamente
reducibles a una fuente unitaria de poder represivo. Como
formacion o ensamblaje social, el cine es producto de un
complejo conjunto de fuerzas. En esta medida, siempre y
desde siempre contiene componentes tanto
potencialmente  liberadores como  potencialmente
represivos. En otras palabras, un cine genuinamente
nomada —-uno que se desterritorialice y escape a la
sobrecodificacion de los aparatos represivos del Estado— no
solo es posible, sino en cierto sentido inevitable. Dicho cine,
ademads, no surgira ni del lado del productor ni del
consumidor, sino mas bien en los complejos intersticios que
existen entre ellos. Por lo tanto, coincido con Cohn en que
los estudios culturales anarquistas (y, por extension, la



teoria cinematografica anarquista) tienen como uno de sus
principales objetivos la «extrapolaciéon» de ideas
revolucionarias latentes en las practicas y productos
culturales (entendiendo «extrapolacién» como la realizacion
activa y creativa de posibilidades, en lugar de simplemente
«descubrir» realidades ya presentes) (Cohn, 2009: 412). Al
mismo tiempo, creo que la teoria cinematografica
anarquista debe contribuir a la creacion de un cine nuevo y
distintivamente anarquista: «un cine de liberacion».

Un cine asi implicaria forzosamente alianzas entre artistas
y publico con la intencion de difuminar por completo dichas
distinciones. No seria responsabilidad de una élite de
vanguardia que produce peliculas underground, ni de cultos
de consumo subalternos que producen fanzines y organizan
convenciones en un intento de apropiarse y replicar a las
peliculas mainstream. Como hemos visto, los aparatos de
represion sobrecodifican facilmente ambas estrategias. Al
desmantelar eficazmente las rigidas distinciones entre
productores y consumidores, sus peliculas serian
financiadas, producidas, distribuidas y exhibidas por y para
sus publicos objetivo. Sin embargo, lejos de ser una mera
reiteracion de la ética independiente o DIY —que, de nuevo,
ha sido apropiada unay otra vez por la industria cultural—, el
cine anarquista seria conscientemente politico en su forma
y contenido; su medio y mensaje serian inequivocamente
antiautoritarios, inequivocamente opuestos a toda forma de
poder represivo.



Por ultimo, el cine anarquista mantendria el énfasis en la
integridad artistica: el supuesto valor de la cinematografia
innovadora, por ejemplo, o de una narrativa convincente. En
otras palabras, buscaria preservar y expandir aquello que
hace al cine poderoso como medio y como forma de arte.
Esta negativa a relegar el cine a una mera mercancia o a un
mero vehiculo de propaganda es en si misma un acto de
rechazo repleto de potencial politico. La liberacion definitiva
del cine del discurso de la lucha politica es posiblemente el
unico desarrollo cinematografico que no seria, ni podria ser,
apropiado ni mercantilizado por formaciones sociales
represivas.

En este ensayo, me he basado en las ideas de Foucault y
Deleuze para esbozar un enfoque "anarquista" del analisis
del cine, que constituye un punto intermedio entre las
teorias "de arriba hacia abajo" de la Escuela de Frankfurt y
las teorias "de abajo hacia arriba" de los estudios culturales.
Si bien coincido con Horkheimer y Adorno en que el cine
puede utilizarse como instrumento de represion, como sin
duda ocurre con la industria cinematografica
contemporanea, he argumentado extensamente que el cine,
como tal, no es ni inherentemente represivo ni
inherentemente liberador. Ademas, he demostrado que la
politica del cine no puede situarse exclusivamente en los
disenos de la industria cultural ni en las interpretaciones y
respuestas de los consumidores. Un analisis anarquista del
cine debe surgir precisamente donde el cine mismo surge:



en la interseccion de las fuerzas de produccién y consumo
que se refuerzan mutuamente.

Referencias

Andrews, D. (2000) “Las 'tres edades' de Ilos estudios
cinematograficos y la era venidera”. PMLA (115)3 (mayo):
341-51.

— (1985) “De canonesy quietismo: Dudley Andrews responde a 'La
politica de los canones cinematograficos' de Jane Staiger”.
Cinema Journal (25)1 (otofo): 55-61.

Arnheim, R. (1997) Ensayos v critica cinematografica (B. Benthien.,
Trad.). Madison: University of Wisconsin Press.

— (1989) El cine como arte. Los Angeles: University of California
Press.

Aronowitz, S. (1994) Roll Over Beethoven. Hanover, NH: Wesleyan
University Press.

Baudry, J. (1986) “El aparato”. Narrativa, aparato, ideologia: Una
lectura de la teoria cinematografica (P. Rosen., Ed.). Nueva
York: Columbia University Press: 299-319.



Bazin, A. (1996) Bazin en accidon: importantes ensayos y reseinas de
los afios cuarenta y cincuenta. (A. Piette., Trad.). Nueva
York: Routledge.

——(1967) éQué es el cine? (H. Gray., Trad.). Los Angeles: University
of California Press.

Bérubé, M. (1994) “El pop se apodera de la Academia: Los
sementales de culto luchan contra el poder” Acceso
publico: Teoria literaria y politica cultural estadounidense.
Londres: Verso.

Brantlinger, P. (1990) Las huellas de Crusoe. Nueva York:
Routledge.

Brunette P. y D. Wills. (1989) Pantalla / Obra: Derrida y la teoria
cinematografica. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Cavell, S. (1981) En busca de la felicidad: La comedia
hollywoodense del nuevo matrimonio. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Cohn, J. (2009) “éQué son los Estudios Culturales Anarquistas?
Precursores, Problemas y Perspectivas”. Nuevas
Perspectivas sobre el Anarquismo. Ed. N. Jun y S. Wahl.
Lanham, MD: Lexington Books: 403-24.

Deleuze, G. (1990) Expresionismo en filosofia: Spinoza. (M.
Joughin., Trad.). Nueva York: Zone Books.

Deleuze, G., y F. Guattari. (1977) Anti—-Edipo: capitalismo vy
esquizofrenia (R. Hurley, M. Seem y HR Lame., Trad.).
Nueva York: Viking Press.



— (1986) Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia (B. Massumi.,
Trad.). Minneapolis: University of Minnesota Press.

— (1986) Kafka: Hacia una literatura menor (D. Polan., Trad.).
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Deleuze, G.,, y C. Parnet. (1987) Didlogos (H. Tomlinson y B.
Haberjam., Trad.). Nueva York: Columbia University Press.

Derrida, J. (1981) Posiciones (A. Bass., Trad.). Chicago: University of
Chicago Press, 1981.

— (1978) Escritura y diferencia (A. Bass., Trad.). Chicago: University
of Chicago Press.

— (1976) De gramatologia (GC Spivak., Trad.). Baltimore: Johns
Hopkins Press.

Durante, S., Ed. (1993) El lector de estudios culturales. Nueva York:
Routledge.

Eiseinstein, S. (1969) El sentido cinematografico y la forma
cinematografica. Nueva York: Harcourt Brace.

Fiske, J. (1993) Juegos de poder, obras de poder. Nueva York:
Verso.

Foucault, M. (2003) El Foucault esencial (P. Rabinow y N. Rose.,
Eds.). Nueva York: The New Press.

— (1995) Disciplinar y castigar (A. Sheridan., Trad.). Nueva York:
Vintage Books.



— (1994) Las palabras y las cosas. Nueva York: Vintage Books.

— (1990) La historia de la sexualidad: una introduccidon. Nueva
York: Vintage Books.

— (1972) La argueologia del conocimiento (A. Sheridan., Trad.).
Nueva York: Pantheon.

— (1965) Locura vy civilizacién (R. Howard., Trad.). Nueva York:
Pantheon.

Frank, T. (2000) Un mercado bajo Dios. Nueva York: Anchor Books.

Friedberg, A. (1997) “Cine y la condicién posmoderna”. Posiciones
de observacidon: maneras de ver el cine (L. Williams, Ed.).
Nuevo Brunswick, Nueva Jersey: Rutgers University Press:
59-86.

Gans, H. (1985) “Cultura popular estadounidense y alta cultura en
una estructura de clases cambiante”. Prospects: An Annual
of American Cultural Studies 10: 17-37.

— (1974) Cultura popular y alta cultura. Nueva York: Basic Books.

Grossberg, L. (1992) Tenemos que salir de este lugar. Nueva York:
Routledge.

Heath, S. (1976) “El espacio narrativo”. Screen (17)3: 68—-112

Hoggart, R. (1995) La forma en que vivimos ahora. Londres: Chatto
& Windus.



Horkheimer M. y T. Adorno. (1993) “La industria cultural: La
llustracion como engaio de masas”. Dialéctica de la

llustracion. Trad. J. Cumming. Nueva York: Continuum:
120-67.

Jay, M. (1997) Ojos abatidos: La denigracién de la visién en el
pensamiento francés moderno. Berkeley: University of
California Press.

Kracauer, S. (1997) Teoria del cine: La redencidon de la realidad
fisica. Princeton, NJ: Princeton University Press.

Leavis, FR (1952) Scrutiny: A Reprint, 20 voliumenes. Cambridge:
Cambridge University Press.

Levine, L. (1988) Highbrow / Lowbrow: El surgimiento de la
jerarquia cultural en Estados Unidos. Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Marcuse, H. (1964) El hombre unidimensional. Boston: Beacon
Press.

May, T. (1994) La filosofia politica del anarquismo
postestructuralista. University Park, PA: Pennsylvania State
University Press.

McRobbie, A. (1994) Posmodernismo y cultura popular. Nueva
York: Routledge.

Metz, C. (1974) Lenguaje y cine. La Haya: Mouton.

— (1973) “Problemas actuales de la teoria cinematografica” (D.
Matias., Trad.). Pantalla 14:1-2: 40-88



Mitry, J. (1997) La estética y la psicologia del cine (C. King., Trad.).
Bloomington, IN: Indiana University Press.

Mulhern, F. (1979) El momento del escrutinio. Londres: Verso.

Mulvey, L. (1975) “El placer visual en el cine narrativo”. Screen
(16)3: 6-18.

Polan, D. (1985) “La critica de la razén cinematografica: Stephen
Heath y el estudio tedrico del cine”, boundary (2)13,2 /3
(Invierno — Primavera): 157-71.

Staples, D. (1966—67) “La teoria del autor reexaminada”. Cinema
Journal 6: 1-7.



VIll. LA ANARQUITECTURA DE ADRIAN BLACKWELL: LA
TENSION ANARQUISTA

Allan Antliff 6°

Prefacio

Andrian Blackwell ha desarrollado el aspecto antagdnico
de la estética anarquista mediante la creacion de zonas de

69 Allan Antliff ocupa la Catedra de Investigacion Canadiense en Arte
Moderno en la Universidad de Victoria. Se especializa en historia del arte
moderno, arte contemporaneo y estudios anarquistas. Es editor de arte de la
revista britdnica Anarchist Studies y ha publicado numerosas resefas de arte
y articulos de fondo en revistas como Canadian Art Magazine, Fuse, C
Magazine y Galleries West. Fue miembro fundador de la Escuela Libre
Anarquista de Toronto (actualmente Anarchist U) y colaborador de The Fifth
Estate, Anarchy Magazine, Ye Drunken Sailor y otras publicaciones.



tension en los espacios entre el arte y la arquitectura. El
siguiente articulo es una reflexion y resefia de su obra.

En el activismo politico anarquista, las estructuras sociales
son autdonomas, pero estan intimamente relacionadas con
nuestra capacidad de accion. El progreso social se concibe
como un proceso colectivo de autorrealizacion donde la
libertad individual y la libertad social son contiguas: el
potencial del anarquismo se materializa en la huella social
de su propia inmanencia. Pero esa huella se afirma ante una
formidable oposicion.

Dado que las sociedades existentes son tan antitéticas a
los valores anarquistas, el anarquismo necesariamente
provoca antagonismo, conflicto y desafio, junto con
prefiguraciones de la libertad como una realidad sensorial.
Estas son las politicas del artista—arquitecto Adrian
Blackwell, quien ha estado activo durante algun tiempo
combatiendo las fuerzas de la gentrificacion en Toronto, la
ciudad mas grande de Canada.

En el curso de esta lucha, Blackwell ha desarrollado el
aspecto antagonico de la estética anarquista al crear zonas
de tension que se representan en los espacios entre el arte
y la arquitectura.

En primer lugar, este ha sido su medio para superar las
fuerzas de alienacion en la profesion arquitectdnica.
Blackwell argumenta que la produccién arquitectdonica esta



“altamente mediada [...] dentro de la estructura
colaborativa pero jerarquica de una firma”, mientras que el
arte se “genera en un contexto proximo a la vida cotidiana
de sus productores” (Blackwell, 2005: 78).

Bafio publico, sanitario portatil modificado, espejo de doble cara (Ottawa
y Toronto), 1998. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell.

Los arquitectos construyen los entornos en los que
vivimos, pero su libertad creativa esta sistematicamente
restringida. éComo, entonces, se puede radicalizar el
potencial social de |la arquitectura? La solucion de Blackwell
ha sido incorporar las preocupaciones arquitectonicas a la
creacion artistica, prefigurando relaciones sociales
anarquicas bajo la apariencia de un arte que ataca la cultura



popular de la gentrificacion capitalista y las relaciones
sociales que se establecen en los espacios urbanos que esta

crea (ibid.).

Bafio publico, sanitario portatil modificado, espejo de doble cara (Ottawa
y Toronto), 1998. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell.



éCual es la percepcion popular de la gentrificacion en
Canada y Estados Unidos? El término fue acuinado por
primera vez por la socidloga britanica Ruth Glass en 1964
para describir la transformacion de un barrio moldeado por
una clase menos pudiente para adaptarse a otra mas
adinerada. Para Glass, la gentrificacion era un proceso social
depredador con una multitud de impactos negativos; sin
embargo, con el paso de las décadas comenzo a perder su
fuerza critica, al menos en Norteamérica. Aqui, donde Ia
institucion de la propiedad privada se trata rutinariamente
como la base estructural del desarrollo civico, la
gentrificacion se naturalizd como un proceso positivo y
politicamente neutral de revitalizacién urbana que elimina
"la mancha de la pobreza" al tiempo que mejora fisicamente
el paisaje urbano (Blackwell, 2006: 30).

En su estudio politico de la esfera publica urbana
contemporanea, el tedrico social estadounidense Jeff Ferrell
ha sefnalado las caracteristicas retoricas de la mejora civica a
través de la gentrificacion tal como la despliegan los
promotores inmobiliarios, los funcionarios civicos y las
fuerzas del orden. La gentrificacion sanea los delitos contra
la calidad de vida y resuelve los problemas de la pobrezay la
falta de vivienda al obligar a los pobres a irse. Ojos que no
ven, corazon que no siente, por asi decirlo (Ferrell, 2001: 15).

A finales de septiembre de 1998, tras considerables
negociaciones con la administracion municipal y los
comercios locales, Blackwell instalé un bafio portatil cerca



de la esquina de Queen y Spadina, en el centro de Toronto
(Blackwell, 2004: 306). La instalacion se presentd como
parte de una exposicion externa organizada por una galeria
dirigida por artistas, y Blackwell se comprometio a realizar el
mantenimiento vy la limpieza del bano durante un mes. Antes
de la instalacion, modifico el bafio sustituyendo la puerta
por un espejo de doble cara. El espejo permitia a los usuarios
ocasionales del bano observar la calle, creando posibilidades
para el juego y el voyerismo.

En ese momento, el gobierno conservador de Ontario
habia aprobado la "Ley de Calles Seguras" que facultaba a la
policia para criminalizar las estrategias de supervivencia de
las personas sin hogar.

La gentrificacion se intensificaba bajo los auspicios del
ayuntamiento de Toronto, que promovia la construccion de
condominios en el centro de la ciudad. Como parte de esta
iniciativa, |la policia de Toronto recibié mayores fondos para
horas extras y la obligacion de desalojar a las personas sin
hogar de las zonas publicas (ibid.).

El gobierno y los promotores privados encontraron una
causa comun en la popularizacion de una ecuacion familiar
de la gentrificacion: pobres = peligro. Blackwell instalo su
inodoro junto a una esquina concurrida donde la gente de la
calle limpiaba las ventanas de los coches a cambio de dinero.
Los comercios locales habian estado presionando para que



se desalojara la esquina, y una de sus estrategias fue negar
el acceso a los bahos.

a public square is a political space

As Toronto proposes to renovate Yonge Street, we have to consider the role of Dundas Square in the public life of the
city. What is an urban square? What is its function? In the context of this development which cuts out the center of the
city only 1o replace the existing fabric with entertainment complexes, what do we as citizens receive in return? This is an
unusual opportunity to conceive of public space as something which encourages debate, both as it is argued and as it is
lived out

A political space is free from private or state intervention, empty in the sense that it is not ideologically determined. It is for
this reason that the square cannot be sympathetic with the context as planned. The corporations which will surround it are
pure ideology, their function in the public life of the city is manipulative. Toronto's planning policy promotes the

domination of the square by advertising as an expression of urban vitality, demonstrating its hostility to the real function of
democratic space.

A democratic space is emply so that people can fil it

1. It must be an open space encouraging use by anyone who chooses to enter, no matter their identity. Structured non-
coercively, it should allow for many entrances and multiple locations of inhabitation with varying qualities. This square
would be porous

2. It should provide place for conversation and interaction at multiple scales, from an intimate discussion to a large
demonstration. For these conversations to succeed, each person present must hear and see each of the others. This

space would be focused, like a theatre in the round

Dundas square should be a giant ear, open yet acoustically centered and protected

La plaza Dundas es una propuesta para una nueva plaza publica en el
centro de Toronto. Responde con firmeza a las concepciones autoritarias del
espacio civico imaginadas por los urbanistas y politicos de Toronto, pero
intenta hacerlo proponiendo una solucion razonable a las exigencias técnicas
del concurso.



a public square is a space of conflict

Public space is not the expression of a community's interests, it is an opening that allows different communities
and individuals a free space of interaction. This communication is inevitably about conflicting values. Dundas
Square is being created through battle between the city's aspiration to compete globally and the existing local
context. The development emulates New York's Times Square in order to increase the city’s touristic capital.

While Toronto’s government cherishes the new Times Square strategy where corporate interests have pushed aside
smaller businesses to create a mono-culture.

This is the first major downtown development in the Mega-city. It challenges us to consider whether we understand
this new place as monolithic or complex. The debate around amalgamation highlights this choice. Citizens in all
municipalities organized to express their anger at the centralization of their municipal governments. An overwhelm-
Ing majority of citizens voted against amalgamation, each municipality considering its autonomy valuable, fearing
that in a larger city, dissenting opinion would be harder to protect. In disregarding the views of those affected, the
province has called into question the possibility of democratic space. Dundas Square reproposes this query.

Will we validate the claims of a patronizing government by creating a passive surface which supports the
consumption around it, or can we make a space which refuses to surrender the diversity and friction which
democracy requires?

Dundas Square must be considered a defensible space in the face of the spectacle which forms its borders, just
open enough to facilitate the escape of its inhabitants when their freedom of action exceeds the limits of the state.

Plaza Dundas, propuesta no oficial del concurso, 3 carteles de 61 x 91 cm
cada uno (Toronto), 1998, dibujos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian
Blackwell.



a public square is a place for play

playing with fire, eating outside, telling a lie, coveting a crush, kissing on concrete, walking a line, fighting the
power, loving a stranger, making a fool of yourself, bumming a smoke, crying a river, passing out drunk, stealing a
glance, spinning stories, running circles around you, sleeping under the stars, dancing all night, waking up tired

talking softly, holding hands, begging for change, riding the rail, chasing your tail, parking your ass, debating the
future, getting high, singing a song, dreaming out loud

Concurso no oficial de Dundas Square, 3 carteles de 61 x 91 cm cada uno
(Toronto), 1998. Dibujos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian Blackwell.

Esta fue una intervencion del lado de los limpiadores de
ventanas, que brindd un servicio publico muy necesario a
quienes sufrian discriminacion. En el proceso, se logro
interrumpir la segregacion sistémica por clases sociales y la



imposicion de derechos de propiedad en el espacio publico.
El uso del bafio también brindd un respiro de la
intensificacion de la vigilancia policial ordenada por el
gobierno de Ontario y el ayuntamiento de Toronto "en
nombre del bien comun" (ibid., 307). De hecho, cada vez que
una persona de la calle usaba el bano, el observado se
convertia en observador, un cambio de perspectiva que
coincidia con la provocativa reaccion de Blackwell contra el
acoso social a instancias de intereses empresariales.

A finales de la década de 1990, el departamento de
planificacion de Toronto anuncié un concurso para disefar
una nueva plaza publica en la esquina de las calles Younge y
Dundas, en pleno centro. Brown and Storey Architects invitd
a Blackwell a participar en el desarrollo de una propuesta,
pero este se retird al percatarse de que sus planes
contradecian los suyos. La firma gand el concurso y
finalmente se hizo con el encargo, lo que nos dio la plaza tal
como existe hoy (Blackwell, 2008: 86). La plaza fue un
ejemplo clasico de gentrificacion, promocionada como un
espacio festivo y comercial, con una gestiéon rigurosa y un
paquete de alquiler. En consecuencia, Brown and Storey
disend una plaza que satisficiera las necesidades del
comercio. Una prominente valla publicitaria electrdnica
bombarded al publico con publicidad y se introdujeron
elementos arquitecténicos para canalizar el flujo de trafico
entre las zonas comerciales. La plaza fue concebida como



escenario para eventos promocionales corporativos, repleta
de chorros de agua para la gestion de multitudes.

Blackwell se opuso a la privatizacion de la Plaza Dundas,
pero se negd a abandonar el espacio publico que estaba
siendo colonizado. En su lugar, cre6 su propio disefio
alternativo, que presentdé en un evento publico para
celebrar las propuestas ganadoras del concurso. La
propuesta se inspird en los espacios de discurso civico de la
antigua Grecia: el mercado, llamado agora, y el anfiteatro
(Blackwell, 2003b: 308).

Adoptd la forma de una plataforma en espiral que
desciende suavemente hacia una gran area abierta en el
centro. Un balcon y gradas ofrecen formas alternativas de
experimentar el espacio, al que se puede acceder desde
multiples direcciones. La estética es porosa, abierta a los
caprichos del publico (Blackwell, 2008: 86). Siguiendo la
|6gica privatizadora de la gentrificacion, la plaza de la
comision de planificacion pretendia reflejar el vocabulario
comercial de su entorno; y esto es precisamente lo que
Blackwell rechazé. De acuerdo con la vision anarquista de
qgue la diversidad, el desorden y la imprevisibilidad son
facetas ineludibles de la libertad social, su plaza esta libre de
cualquier manipulacion ideoldgica, en particular la torre
publicitaria que figurd tan prominentemente en el plan
ganador. La propuesta de Blackwell fomentd el antagonismo
entre un espacio de discusion y debate y el entorno
comercializado que lo rodea. El disefio acogid con



beneplacito las expresiones y otras manifestaciones de
conflicto politico porque se negd a imponer una nocidn
hegemonica de comunidad en la vida civica. Al acoger la
diversidad y la friccion que requiere la democracia, la
propuesta fomentaba una libertad de accion que trascendia
cualquier limite impuesto por las autoridades civicas o
estatales (Blackwell, 1998a). La anarquia se celebraba de
forma flagrante y abierta. «Jugar con fuego, comer al aire
libre, mentir, besar en el cemento, andar en linea recta,
luchar contra el poder, amar a un desconocido»: en un
espacio civico autéonomo, las posibilidades podian y debian
ser infinitas (Blackwell, 1998b). Blackwell denuncié el
concurso de Dundas Square como un ejercicio de
gentrificacion que buscaba comercializar y gestionar Ia
esfera publica.

A veces, la vida imita al arte. En 2008, el funcionario
municipal a cargo del desarrollo de Dundas Square fue
nombrado Jefe de Planificacion de Toronto. Al reunirse con
un periodista para una sesion de fotos, un "organizador de
eventos" que trajo consigo a un guardia de seguridad lo
expulsd de su propia plaza. Les dijeron que para "hacer
cualquier cosa en la plaza" se necesitaba un permiso. Una
pizzeria se estaba preparando para repartir porciones gratis,
asi que tuvieron que irse. Dejando a un lado la retdrica civica,
el periodista concluyd: "Lo que tenemos [en Dundas y
Younge] es una plaza privada gestionada por una junta



directiva que la alquila para eventos corporativos"
(Anénimo, 2009).

Tras su intervencion en Dundas Square, Blackwell decidio
condensar las caracteristicas anarquicas de su propuesta en
una forma ideal: una escultura disenada para uso publico.
Magqueta para un Espacio Publico se completd en 1999 y se
ha exhibido en diversas galerias y espacios civicos al aire
libre. La maqueta esta compuesta por gradas concéntricas
de unos siete metros de diametro. El anillo comienza a nivel
del suelo y se eleva hasta una altura de siete metros antes
de descender gradualmente en espiral hacia el centro. Esta
escultura se inspird en los procesos de toma de decisiones
anarquistas, en los que los participantes forman un circulo
para interactuar cara a cara. La maqueta esta disefiada para
albergar a un grupo mayor que un circulo estandar.

Las variaciones de elevacion crean condiciones para jugar
con la dindmica de las jerarquias implicitas que se
compensan entre si. Las relaciones de poder se situan
simbodlicamente y se fluidifican en el proceso. ¢Quién tiene
mas poder, una persona mas cercana al centro o una
persona mas arriba en la periferia? (Blackwell, 2008: 87).

En el ano 2000, en medio del frenesi urbanistico de
Toronto, Blackwell expuso "Modelo para un Espacio Publico"
en el local de Mercer Union en la calle Lisgar, una de las
galerias de arte mas antiguas de la ciudad (fundada en
1979). Los edificios de la zona se estaban convirtiendo



rapidamente en condominios y locales de lujo para
empresas de alta tecnologia. A la vuelta de la esquina de |la
galeria, promotores inmobiliarios habian instalado salas de
exposicion 'y apartamentos—escenario para atraer
compradores.

Mientras se exhibia "Modelo para un Espacio Publico",
Blackwell organizd varios foros abiertos en los que los
residentes locales debatieron los problemas sociales
derivados de la gentrificacion y la falta de vivienda asequible
en el vecindario inmediato (Osborne, 2000: 26-7). Una
escultura social de antagonismo y agitacion enfrento las
libertades civicas de artistas, asalariados y personas que
recibian asistencia social contra el urbanismo capitalizado
para los mas adinerados.

-




=
#
1\

o~
i

~ |

_.i_
Ll
1
] 3;.
|
-
_JAY

s B
I A

|
|

1. Este proyecto se deriva formalmente del proyecto para la Plaza Dundas,
pero responde a mi experiencia con reuniones no jerarquicas en la Escuela
Libre Anarquista de Toronto. En estas clases y reuniones organizativas, un
grupo de personas sentadas y conversando en circulo discute ideas y toma
decisiones por consenso.

2. Maqueta para un Espacio Publico, construccion de madera
contrachapada (Galeria de Arquitectura de la Universidad de Manitoba,
Winnipeg y Mercer Union, Toronto), 2000. Copyright Adrian Blackwell.
Foto 1: Rafacl Gomez—Moriana, Foto 2: Mercer Union.

El propio Blackwell se encontraba sin hogar cuando instald
la Maqueta para un Espacio Publico. Vivia en una antigua
fabrica ubicada en el nimero 9 de la Avenida Hanna, donde
los ocupantes construyeron sus propios estudios, con
plomeria y otras comodidades. Una empresa de fibra dptica



habia comprado el terreno y el 31 de marzo, los ocupantes
recibieron un preaviso de 30 dias para desalojar.

9 Hanna era mas que un hogar. El interior improvisado
incluia una inmensa zona central que se habia utilizado para
numerosos proyectos activistas a lo largo de los anos,
incluyendo la confeccion de pancartas.

Los estudios albergaban a muchos artistas, y el trabajo
creativo que se habia invertido en ellos era extenso. «Lo que
me encantaba de 9 Hanna», recuerda Blackwell, «es que se
podian crear cosas alli. Tenia dos caracteristicas que lo
hacian ideal: estudios asequibles y bien iluminados, vy
amplios espacios abiertos dentro del edificio donde era
posible crear un ambiente desordenado y construir cosas
mas grandes. Era un espacio utdpico y funcional» (2005:
88)79. El edificio era politico y social. Era funcional y Unico.
Merecia ser conmemorado.

Con el desalojo pendiente, Blackwell documentd trece
estudios de artistas usando una camara estenopeica. Cada
fotografia de la serie, titulada Desalojado el 1 de mayo de
2000, 9 Hanna, registra las caracteristicas individualizadas
de estos espacios. Las unidades habian sido construidas y

70 Contintia: «En cambio, el loft en condominio se centra principalmente en
el consumo. Impide todas las posibilidades productivas inherentes al estudio.
Por eso, considero que el auge de los condominios en Toronto y la
gentrificacion de los estudios de alquiler bajo son un ataque a la posibilidad
de crear un mundo de productores creativos autbnomosy.



adaptadas para satisfacer las necesidades de quienes vivian
y trabajaban en ellas.

Ningun estudio era exactamente igual a otro y variaban en
tamano segun la superficie ocupada. Blackwell ha
argumentado que tales "espacios genéricos ideales" son
antitéticos a las concepciones lucrativas de los promotores
de condominios, que destruyen la posibilidad de una
"produccion creativa autonoma" cada vez que cierran un
edificio de alquiler bajo para dar paso a un estilo de vida de
lujo (ibid., 88—9). Su serie reivindica el activismo de estos
espacios, donde los modos de vida se configuraban
libremente para servir a los deseos de los habitantes. Estas
creaciones arquitectonicas abiertas, estetizadas
fotograficamente, proyectan un poder de oposicion
anarquico, una amenaza con el ejemplo que no podia
dejarse de lado, ser atacada y desalojada por |la economia
del capitalismo.

El arte radicalmente reflexivo de Blackwell ataca, en
primer lugar, las fuerzas que socavan la posibilidad de un
mundo mejor y mas humano. Su obra configura la estética
anarquista como un ejercicio de inmanencia, al apelar a
nosotros como posibles codmplices de las tensiones sociales
qgue la anarquia en el arte cultiva al negarse a encerrarse en
los confines de las instituciones culturales del capitalismo.

Esta estética de la tension busca constantemente vias que
rompan con la alienacion, transparencias que cierren la



brecha entre el artista y el publico, rupturas que nos
adentren en un terreno social en disputa, donde

descubrimos nuestra propia libertad.

Estas cuatro imagenes forman parte de una serie que documenta espacios
de trabajo en una antigua fabrica de municiones. Estos espacios eran
econdmicos de alquilar y facilmente adaptables. Cada foto ilustra un espacio
donde la vida cotidiana y la practica creativa se integran organicamente.

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a
color, 50x60 cm y 60x76 cm, 2001. Fotos: Adrian Blackwell. Copyright
Adrian Blackwell. Foto 1 — El Espacio de Gordon Anderson.



Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a
color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian
Blackwell. Foto 2 — El espacio de Adrian Blackwell



e e P, Y R

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a
color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian
Blackwell. Foto 3 — Peter Bowyer's Space



8
-
S

Desalojado el 1 de mayo de 2000 (9 Hanna Ave.), 13 fotos estenopeicas a
color, 20x24” y 24” x 30”, 2001, fotos: Adrian Blackwell. Copyright Adrian
Blackwell. Foto 4 — Espacio de Darren O'Donnel

Referencias

Andénimo. (2008) “Carta desde Younge-Dundas Square: Disefo
para el publico”, National Post (6 de mayo). Recuperado el
2 de marzo de 2009 de
http://network.nationalpost.com/np/blogs/toronto/archiv



e/2008/05/09/letter—-from-yonge—dundas—square—
designingfor—the—public.aspx

Blackwell, Adrian. (2006) “La gentrificacidon de la gentrificacion y
otras estrategias de la clase creativa de Toronto”, Fuse
(29)1.

— (2005) “Conferencia: 21 de octubre de 2002”, Unboxed:
Engagements in Social Space (Jen Budney y Adrian
Blackwell, eds.). Ottawa: Galeria 103.

— (2003a) “El bafio publico”, Solo un comienzo: una antologia
anarquista (Allan Antliff, Ed.). Vancouver: Arsenal Pulp
Press.

—— (2003b) “Modelo para un espacio publico”, Sélo un comienzo:
una antologia anarquista (Allan Antliff, Ed.). Vancouver:
Arsenal Pulp Press.

—— (1998a) “Entrada no oficial al concurso de Dundas Square”,
panel dos.

— (1998b) “Entrada no oficial al concurso de Dundas Square”,
panel tres.

Ferrell, Jeff. (2001) Derribando las calles: Aventuras en la anarquia
urbana. Nueva York: Palgrave.

Osborne, Catherine. (2000) “Silicon Alley North / Liberty Street
Village en el afio 2005”, Mix (2)26.



IX. NEGAR ESPACIOS Y LUGARES ANARQUICOS: UNA
CRITICA ANARQUISTA DE LA METAGEOGRAFIA MOSAICO-
ESTATISTA

Xavier Oliveras Gonzalez /1

Prefacio

Este articulo explora como se niegan o rechazan los
espacios/lugares andrquicos/anarquistas. Este rechazo se
debe, en primer lugar, a un rechazo ideoldgico del

71 Xavier Oliveras Gonzalez es investigador del Departamento de Geografia
de la Universitat Autonoma de Barcelona (Catalufia, Espaiia). Sus lineas de
investigacion incluyen la metageografia (en particular, la construccion de
marcos geograficos hegemonicos), la geografia anarquista y la cooperacion
transfronteriza (a nivel subnacional). Es profesor de Geografia de Espafia,
Geografia de Europa y Geografia Regional. Su tesis doctoral (2009) verso
sobre la construccion de macrorregiones transnacionales en Europa. Partes
de este articulo se presentaron en la « Conferencia Internacional Anual de la
Royal Geography Society en Londres» (2010).



anarquismo vy, en segundo lugar, a una imposibilidad
metageografica. Con respecto a este segundo rechazo, se
muestra que la concepcion hegemonica actual de la
metageografia, la lamada metageografia mosaico—estatista
(donde el espacio se divide en unidades territoriales; donde
las unidades territoriales se ordenan jerarquicamente; etc.),
se relaciona con cuestiones de poder y dominacion. La
metageografia (que es un conjunto de estructuras y marcos
geograficos a través de los cuales se concibe el espacio) debe
reconstruirse segun los principios anarquistas que hacen
concebible el espacio anarquico de nuevo, a la vez que
critica todos los espacios de dominacion.

Introduccion

Los anarquicos/istas siempre han tenido una notable
dimension territorial, y esta esta empezando a ser
ampliamente reconocida (o concebida). La dimensién
territorial no solo se refiere a la localizacidon geografica, sino
también a la capacidad y potencial de construir “espacios” y
“lugares”, fuera del espacio de relaciones de dominio (como
el espacio estatista), basados en relaciones igualitarias y
antiautoritarias, practicas sociales no jerarquicas,
autonomia colectiva e individual, estructuras cooperativas,
etc. Asi pues, los espacios y lugares anarquicos/istas pueden
definirse como los territorios (construidos) basados en y



debido a los principios y pueblos anarquistas, al igual que los
espacios de pueblos sin Estado, comunidades libertarias,
centros sociales, municipios libres, colectivizaciones de la
Revolucion Espaiiola, Zonas Auténomas Temporales (ZAT),
situaciones construidas, partidos, revueltas, etc., en todas
partes y en cualquier momento. Estos son los
“anarcoterritorios”, como los ha denominado Anarco-—
Territoris (una revista de pensamiento territorial
anarquista). En este sentido, la anarquia y el anarquismo
tienen una vision mas amplia que el sentido mas tradicional,
comun vy restringido, propuesto por algunos estudiosos
anarquistas (Shukaitis, 2009; Rebollo et al., 2009).

Para muchas personas (quizas excluyendo a los
anarquistas), los espacios y lugares anarquicos/istas no
encajan en las estructuras y marcos geograficos
hegemonicos actuales (en un mundo ordenado por los
Estados y el capitalismo), lo que llamamos metageografia
mosaico—estatista. Como resultado, los espacios y lugares
anarquicos/istas no se comprenden, y mucho menos se
conciben. Esta metageografia mosaico—estatista (producida
e impuesta por los Estados y sus aparatos y aliados, como el
gobierno, la escuela, los medios de comunicacidn, etc.) ha
obstaculizado la concepcidn y visualizacion de lugares
anarquicos desde el siglo XIX. Pero hoy en dia, una nueva
metageografia esta en desarrollo.

A pesar de las ideologias de los marcos geograficos
(utilizados cotidianamente, desde las conversaciones mas



comunes hasta los discursos y conceptos politicos y
cientificos), la metageografia ha recibido poca atencién
desde la perspectiva anarquista distintiva. Sin embargo,
algunos anarquistas se preocupan por esta cuestion. Los
posanarquistas turcos Evren y Ogdul (2002) y Evren (2006)
han argumentado que existe una relacion entre la
metageografia mosaico—estatista, el eurocentrismo, el
capitalismo y la globalizacion.

Metageografia: Haciendo concebible el espacio

Antes de caracterizar la metageografia mosaico—estatista,
es necesario definir el concepto mismo de “metageografia”.
Existen muy pocos significados diferentes en la literatura
académica. Aqui adopto la definicion proporcionada por
Lewis y Wigen (1997), Taylor (2003) y Raffestin (1978, 1983).
La metageografia describe el conjunto internamente
consistente de estructuras espaciales o marcos
conceptuales mediante los cuales los individuos y los grupos
conciben, ordenan e interpretan el espacio y/o la dimensién
espacial del mundo, el cosmos y/o el universo. Algunos
ejemplos de estructuras o marcos espaciales incluyen los
siguientes conceptos: “region”, “pais”, “continente”,
“cultura”, “clima” o “ecorregiéon”; la division dualista entre
espacios rurales y urbanos; los puntos cardinales (Norte, Sur,



Oeste y Este). Es importante pensar estos conceptos con
todas las ideas y valores que a menudo se asocian con ellos,
ya que establecen prioridades politicas que conciernen al
espacio real e imaginario. En este sentido, Toldra (2010) ha
explicado como se construyeron el Cielo y el Infierno
catdlicos en la Edad Media: ambos eran una copia perfecta
de la organizacion territorial y social feudal.

Historicamente, las primeras metageografias se
desarrollaron en el preciso momento en que los humanos
adquirieron consciencia del mundo que los rodeaba y de si
mismos como seres en él. Fue entonces cuando el mundo se
conceptualizd y comunicd mediante cualquier tipo de
lenguaje (un conjunto y sistema de signos y simbolos).
Conceptos como «espacio», «mundo» 0 «universo», entre
otros, no han sido mas que marcos metageograficos a través
de los cuales se ha concebido el espacio como un objeto real.
Por ejemplo, en la cosmovision europea moderna, el
«espacio» se entiende como un entorno ilimitado, continuo
y tridimensional que contiene objetos fisicos.

La metageografia nos permite pensar y hablar sobre el
espacio y las relaciones espaciales y, a su vez, nos permite
generar avances en el conocimiento geografico. Sin
embargo, esta posibilidad es limitada. La metageografia
también fija los limites conceptuales y mentales dentro de
los cuales el mundo y los términos a través de los cuales
pensarlo son posibles. Nos "indica" qué procesos o
elementos espaciales debemos observar, asi como la forma



en que estos procesos y elementos deben observarse y
ordenarse. En resumen, las estructuras metageograficas
imponen una entrada y una salida que posibilitan dentro de
los términos establecidos e inhabilitan todo lo que
trascienda sus limites. En otras palabras, inhabilitan otras
posibles metageografias.

En otro sentido, la metageografia es a la vez (a) un
instrumento (o un medio) a través del cual desarrollar
objetivos y acciones, y (b) un entorno en el cual
desarrollarlos.

1. Metagrafia (Instrumento): Funciones

Como instrumento, la funcion metageografica basica es
concebir el espacio y las relaciones espaciales que existen
entre los seres humanos y otros elementos que lo
conforman. Desde esta perspectiva, se pueden definir otras
funciones especificas:

. Orientar el espacio: colocar puntos de referencia,
puntos cardinales, etc.

. Comprender el espacio: explicar los fendmenos vy
elementos espaciales (especialmente fisicos,



meteoroldgicos, sismicos, formas del relieve, vegetacion,
etc.); predecir los fendmenos espaciales.

. Ordenar el espacio: clasificar y estructurar
jerarquicamente espacios y lugares.

. Interpretar el espacio: aportar valores éticos,
econdmicos, simbodlicos, etc., al espacio y/o a sus
elementos.

. Comunicarse en y sobre el espacio: dar nombres de
lugares (toponimos).

. Identificar: asociar identidades con lugares.

. Medir el espacio: contar el espacio y los elementos
espaciales.

. Dominary controlar el espacio: gestionar el espacio
(elementos humanos vy fisicos), explotar sus recursos.

2. Metageografia (Medio ambiente): Componentes

Como entorno, una metageografia tiene tres
componentes:



. Patron: corresponde al modelo territorial mediante
el cual se ordenan el espacio y las relaciones espaciales
(entre actores y elementos espaciales). Para hacer un
simil arquitectonico, el patréon es como un edificio.

. Contenido: corresponde a las caracteristicas que
definen el espacio, los eventos, los elementos y actores
espaciales. Parafraseando a la arquitectura, el contenido
es lo que se encuentra dentro de un edificio.

. Significado: corresponde a los intereses, valores
éticos, estéticos, emocionales, prejuicios, etc., que se
cargan en los componentes del patréon y del contenido (o
en el edificio y su contenido).

Metageografia y Poder (y Dominio): La metageografia
mosaico—estatista

Existe una importante relacion entre la metageografia y el
poder (y el dominio), como lo demuestran las funciones
metageograficas (la metageografia como instrumento). Una
metageografia nunca es neutral, especialmente en un
contexto socioespacial de relaciones de dominio. En primer
lugar, es una construccion social (no natural) desarrollada
por un grupo social especifico. Este grupo esta ubicado
social, ideolégica y geograficamente, e impone sus



concepciones a otros individuos vy colectivos. En
consecuencia, su produccion y reproduccion refleja los
intereses y significados de ese actor territorial especifico.

Parafraseando la frase de George Orwell «Quien controla
el pasado controla el futuro» (1984), se puede decir que el
grupo que controla la metageografia (y su construccion)
controla el territorio (con un deseo hegemodnico y con
términos impuestos). Este es el caso de las metageografias
construidas por grupos que ostentan cualquier tipo de
dominio (incluido el politico, el econémico y el religioso,
entre otros). Estas diversas construcciones tienden a
converger en una uUnica metageografia internamente
consistente, a la vez que legitiman las relaciones de poder
establecidas por los grupos asociados. A los grupos se les
otorga la apariencia de naturalidad, inevitabilidad,
ahistoricidad y/o cientificismo.

Muchas sociedades premodernas (anteriores al siglo XV)
han construido estados (como los aztecas, incas, egipcios,
chinos, griegos, romanos, etc.), y en este sentido han
desarrollado estructuras metageograficas similares. A pesar
de las diferencias culturales, sociales o ambientales, todas
estas sociedades tienen en comun su sedentarismo (basado
en la agricultura y el desarrollo urbano) y una clara division
social jerarquica. Las revoluciones neolitica y urbana
tuvieron un enorme impacto en |a construccion
metageografica. De hecho, su metageografia abarco todas
las funciones, desde |la orientacion espacial hasta el dominio,



control y explotacidn de su territorio y los espacios mas alla.
De igual manera, casi todas estas sociedades han tenido una
“tendencia [...] a situarse en el centro de sus mundos, a
exagerar el alcance de su control territorial y, al mismo
tiempo, a prever una o mas zonas mas alla” (Raaflaub vy
Talbert, 2010: 4). Las similitudes metageograficas giran
especialmente en torno al componente patron, y pueden
clasificarse como una “metageografia en mosaico”:
etnocentrismo (crear un “nosotros” ubicado en el centro del
mundo y un “ellos” en la periferia) y poligonismo (crear
unidades territoriales delimitadas, definidas y ordenadas
jerarquicamente).

Aunque la metageografia mosaico actual es hegemodnica
en la sociedad europea moderna (heredada de las
estructuras metageograficas griegas, romanas y cristianas),
existen algunas diferencias (en el contenido y significado)
(Lewis y Wigen, 1997). Recientemente, se ha exportado e
impuesto globalmente a través del colonialismo, el
imperialismo y la globalizaciéon (Evren y Ogdul, 2002). Este
tipo de metageografia cambid significativamente desde el
siglo XVI y ha sido especialmente intenso en el siglo XIX (es
decir, durante el sistema mundial moderno como lo llamé
Immanuel Wallerstein): se ha combinado con la ideologia
estatista y capitalista, dando lugar a lo que puede llamarse
la "metageografia mosaico—estatista" (Taylor, 2003). Esta es
la estructura metageografica hegemonica en el mundo
europeizado actual.



Dentro del componente poligonal, la metageografia
mosaico—estatista ordena el espacio geografico mediante
parcelas, como si se tratara de un mosaico o0 un
rompecabezas donde <cada pieza es wuna entidad
independiente y continua con las demas. Los espacios
superpuestos, sin descripcion, vacios o intermedios son
aberraciones.

La ideologia estatista concibe al "Estado" como la Unica
entidad soberana sobre un territorio delimitado. El
resultado es el surgimiento de divisiones fraccionarias del
mundo en partes claramente delimitadas y contiguas, como
estados, regiones, lenguas, culturas, ecosistemas, etc. Cada
parte posee caracteristicas Unicas. La metageografia
estatista—mosaica también se ha combinado con otras ideas
como el eurocentrismo y el universalismo europeo (es decir,
situar a Europa, la sociedad europea y sus valores en el
centro y en una posiciéon jerarquica superior), el
economicismo y el capitalismo (es decir, asignar importancia
primordial a las relaciones econdmicas y al dominio de la
economia capitalista), el cientificismo (es decir, el dominio
de las ciencias fisicas y bioldgicas en el desarrollo de
metaforas espaciales) o la idea de progresion historica (es
decir, la evolucidn lineal y ascendente de la historia). Como
resultado de estas diversas combinaciones, la metageografia
estatista—mosaica puede caracterizarse de la siguiente
manera:



a. El espacio esta ordenado como un mosaico (o un
rompecabezas), donde cada pieza es una entidad
independiente y continua a las demas.

b. La delimitacion territorial es esencial.

c. Todo lugar debe asignarse a una unidad territorial;
por lo tanto, deben eliminarse los espacios vacios (de
poder estatal, capital, etc.), las asignaciones multiples,
las superposicionesy las intersecciones. Todo debe estar
mapeado, nombrado y controlado.

d. Existe una soberania territorial dentro de un area, asi
como una caracteristica principal, homogeneidad o
esencia (como si un Estado fuera la Unica entidad
soberana sobre un territorio).

e. Las unidades territoriales y los fendmenos se
ordenan jerarquicamente, segun la concentracion de
poder y de valores asociados a cada uno.

f. Se supone y asume que todas las consideraciones
anteriores y sus consecuencias son normales o naturales
y, por lo tanto, inevitables (ya sean creadas por Dios o
por la Naturaleza, y demostrables religiosa o
cientificamente).

Finalmente, la produccion y reproducciéon de esa
metageografia se acompaia de dos procesos mas (de hecho,
estos son comunes en otras  construcciones



metageograficas): nombrar y representar graficamente el
espacio. A través de estas acciones, el espacio se dota de
nombres (topénimos y taxones) e imagenes (mapas). Ambos
son simbolos. La visidon y la verbalizacidon tienen un papel
preponderante (por encima de otros sentidos y formas de
expresion) en la metageografia mosaico—estatista, a
diferencia de otras metageografias posibles. Su dominio se
basa en la presuncion de una objetividad en |la que uno se
cree capaz de very expresarse verbalmente. En este sentido,
la cartografia y el lenguaje (el conjunto formado por mapas,
toponimos, escalas, orientaciones y proyecciones) actlan
como mecanismo y metafora: nombrar y dibujar un espacio
es convertir la nada en una estructura metageografica. El
ejemplo paradigmatico es, sin duda, el mapa politico de los
estados (y sus subdivisiones).

Negando el espacio y los lugares anarquicos/istas

El imaginario geografico producido por la metageografia
mosaico—estatista hace inimaginables otras realidades
espaciales. Por ejemplo, en la historia oficial, la Liga
Hanseatica o el imperio maritimo malayo no se consideran
estados, ya que su espacio estatal era una red de puertos y
ciudades (entre las cuales se encontraban el mar y otros
territorios) (Scott, 2009). Estas metageografias se enfrentan



a una imposibilidad metahistorica: la idea de progresidon
historica puede permitirnos concebir los estados
premodernos como «estados». De manera similar, Pierre
Clastres (1974) demostré cémo las sociedades sin Estado
eran imposibles de concebir en |la antropologia occidental
tradicional: la «sociedad» siempre se asocid con relaciones
de poder de dominio. Epistemologicamente, el obstaculo al
gue se enfrentaban se debia a un etnocentrismo cultural
occidental y a una visidn exotica de las sociedades no
occidentales.

Lo anarquico/ista se descuida, se niega, se desprecia, se
subestima o se reduce. Todo anarquista podria decir lo
mismo desde su propia experiencia: las objeciones contra la
anarquia se producen y reproducen en textos culturales y
por la gente comun. El posicionamiento metageografico
hacia los espacios anarquicos queda ilustrado muy
claramente por David Graeber (2004: 38-9), quien ofrece lo
gue bien podria ser una conversacion tipica y plausible entre
un anarquista y un escéptico:

Escéptico: Bueno, podria tomarme mas en serio esta
idea del anarquismo si me dieras alguna razén para creer
que funcionaria. ¢Podrias nombrarme un solo ejemplo
viable de una sociedad que haya existido sin gobierno?

Anarquista: Claro. Ha habido miles. Podria nombrar
una docena ahora mismo: los bororo, los baining, los
onondaga, los wintu, los ema, los takkensi, los vezo, etc.



Escéptico: jPero esos son unos primitivos! Hablo del
anarquismo en una sociedad moderna y tecnologica.

Anarquista: De acuerdo. Ha habido todo tipo de
experimentos exitosos: experimentos de autogestion
obrera, como Mondragon; proyectos econdmicos
basados en la idea de la economia del regalo, como
Linux; todo tipo de organizaciones politicas basadas en el
consenso y la democracia directa, etc.

Escéptico: Claro, claro, pero estos son ejemplos
pequenos y aislados. Hablo de sociedades enteras.

Anarquista: Bueno, no es que la gente no lo haya
intentado. Fijate en la Comuna de Paris, la revolucion en
la Espaifa republicana, etc.

Escéptico: iSi, y mira lo que les pasd a esos tipos! jLos
mataron a todos!

La discusion anterior muestra el razonamiento derivado de
la metageografia mosaico—estatista. No se trata de un
simple rechazo ideoldgico al anarquismo. La imposibilidad
metageografica de los espacios y lugares anarquicos no solo
se reduce a un rechazo ideoldgico consciente, sino también
a un rechazo mas profundo y generalizado, asi como a la
incapacidad de operar inconscientemente a través de la
metageografia mosaico—estatista.



De esta manera, las estructuras metageograficas actuan
mediante dos mecanismos. Primero, existe un rechazo
consciente o inconsciente de la posibilidad andrquica/ista. Y
segundo, existe la incapacidad o imposibilidad de concebir
un exterior a los parametros metageograficos dados,
aprendidos e internalizados. En relacidn con esto, el caracter
del escéptico implica la necesidad de demostrar practicas
anarquicas/istas reales segun los pardmetros y métodos
cientificos.

Como explica David Graeber, la imposibilidad de concebir
“sociedades” andrquicas/istas (y, por lo tanto, sus espacios
y lugares) en el ejemplo dado se debe a la correspondencia
metageografica entre “sociedad” y “estado”, o incluso
“estado—nacion”. Por lo tanto, el personaje escéptico en
realidad exige un ejemplo de “estado anarquista”: es decir,
un estado—nacion moderno que, sin el gobierno, siga siendo
un estado “armonioso” como los estados “normales”. En
segundo lugar, el ejemplo también muestra la suposicion
metageografica de que las relaciones de poder son ejercidas
y reguladas predominantemente por el Estado. Por lo tanto,
el personaje escéptico solo quiere “sociedades” que
reemplacen la relacion de dominio estatal.

Segun la légica interna de la metageografia mosaico-
estatista, los espacios y lugares anarquicos no son posibles
por las siguientes razones (agrupadas segun su naturaleza):



. Histérico: distante en el tiempo (premoderno); no
determinante para el desarrollo histérico progresivo;
reduccion del alcance histdrico del anarquismo.

. Geografico: distante en el espacio;
demograficamente débil; pequena superficie; dispersion
espacial; mala conexidon; delimitacion territorial
ambigua; reduccion del alcance geografico del
anarquismo.

. Duracional: temporal y efimero.

. Antropolégico/Sociolégico:  pueblos  salvajes,
barbaros e incivilizados; grupos pequenos; grupos
marginales.

Mas extensamente:

1. Alcance historico y geografico de los espacios y lugares
anarquicos/istas

La combinacion de la metageografia mosaico—estatistay la
idea de progresion historica resulta en la consideracion de la
Modernidad como una idea/ideal relevante y vdlido. Desde
esta perspectiva, las experiencias anarquicas se reducen al
«anarquismo». La historia oficial situa el desarrollo del



anarquismo en el siglo XIX, en Europa y Norteamérica. Por lo
tanto, se rechazan las experiencias anarquicas anteriores al
siglo XIX y situadas fuera de Europa.

Sin embargo, los espacios y lugares anarquicos han
existido desde siempre y estan presentes en todas partes.
Estas experiencias concuerdan con los principios vy
aspiraciones de libertad, autonomia y solidaridad. Este no es
el lugar para revisar la evidencia, pero se puede citar el
trabajo de algunos gedgrafos, historiadores y antropdélogos
anarquistas sobre pueblos sin Estado ni gobierno: Kropotkin
(1902), Clastres (1972), Barclay (1982), Graeber (2004) o
Scott (2009).

2. Los espacios y lugares anarquicos/istas

La distancia (geografica, cultural, temporal, etc.) entre el
centro y el resto del mundo es cada vez menor. Se exagera
la importancia de los espacios cercanos y conocidos,
mientras que se subestima la de los espacios lejanos vy
desconocidos. El eurocentrismo niega la importancia de los
pueblos no europeos (en términos geograficos e historicos)
y los califica solo de forma peyorativa (salvajes, primitivos,
incivilizados, etc.).



El clasismo funciona de forma similar. Los grupos sociales
oprimidos son discriminados y calificados de marginados,
parias, etc.

3. Delimitacion y organizacion de espacios y lugares
anarqguicos/istas

El poligonismo minimiza o niega los espacios y lugares que
no pueden delimitarse y organizarse territorialmente con
claridad. También rechaza aquellos que no perduran en el
espacio y el tiempo. En este sentido, se desprecian las redes,
el nomadismo, el uso temporal del espacio, la invisibilidad,
etc.

4. Los espacios y lugares anarquicos/istas

Finalmente, los argumentos metageograficos mosaico—
estatistas silencian o distorsionan el autoritarismo y las
acciones de control, subyugacion y dominacion ejercidas
contra los pueblos anarquicos/istas y sus espacios. Ademas,
dichos acontecimientos histéricos y fendmenos sociales y
espaciales se reinterpretan segun los parametros
hegemonicos. De este modo, los espacios y lugares
anarquicos/istas son dominados: fisica (dominacidn



material), metageografica y metahistoricamente (dominio
de conceptos y conocimientos geograficos e historicos).

Algunas conclusiones: una construccidn necesaria de
metageografias anarquicas

En contraposicion a las consecuencias metageograficas
demostradas —aquellas que conducen a la produccion de
conocimiento espacial basado en relaciones de dominio
(sociales, culturales, politicas, econdmicas, etc.)—, se puede
plantear la posibilidad de construir metageografias criticas
o, como diria Alba (2006), metageografias libres. El proceso
de esta construccidon (o, de hecho, liberaciéon) implica la
eliminaciéon de caracteristicas metageograficas y la
prevencion de su reproduccién. Se han presentado algunas
propuestas en la literatura académica. Su alcance difiere
segun el autor, especialmente en funcion del componente
(patrén, contenido y significado) y el grado en que se
realizan las acciones propuestas. Se pueden definir dos
acciones:

1. Reformar la metageografia mosaico—estatista
mediante la aplicacion de criterios criticos sobre
contenido y significado.



2. Construir nuevas metageografias basadas en
patrones antiautoritarios (junto con criterios criticos de
contenido y significado).

1. Reforma (critica) de la metageografia estatista-
mosaica

Esta accion se opera especialmente, pero no solo, sobre el
contenido y el significado. La reforma se basa en criterios
criticos que conducen a la resolucién de algunas
contradicciones metageograficas y a la mejora de otras
caracteristicas. Sin embargo, este proceso no cuestiona los
patrones de mosaico y estatistas. Al respecto, Raffestein
(1983) y Lewis y Wigen (1997), entre otros académicos, han
formulado algunas propuestas.

En primer lugar, la propuesta de Raffestin (1983) se basa
en la siguiente conclusion: dado que toda construccion
metageografica es ideoldgica por definicion, carece de
sentido intentar construir una metageografia no ideologica.
Raffestin aboga por una metageografia critica que reconozca
la ideologia inherente y la naturaleza no cientifica del
conocimiento  producido  mediante  construcciones
metageograficas. A pesar de su analisis critico de las
construcciones metageograficas, Raffestin equipara todas
las ideologias y no considera sus diferencias.



Paraddjicamente, esta postura lo lleva a una defensa
indirecta del statu quo metageografico.

En segundo lugar, Lewis y Wigen (1997: 194) especifican y
definen «diez criterios para una reforma metageografica,
con el objetivo de crear marcos mas flexibles y sofisticados».
Los criterios (Tabla 1) se relacionan con |la
conmensurabilidad, el determinismo geografico, el
etnocentrismo y los sesgos historicos e ideoldgicos, entre
otros, de la metageografia estatista—mosaica. Algunos
criterios se centran en las raices mismas del estatismo, pero
en general no cuestionan seriamente su dominio.

Paraddjicamente, reformadores como Lewis y Wigen
(1997) adoptan una perspectiva metageografica de tipo
mosaico—estatista para definir la nueva estructura
territorial. Consideran que el principal problema del
abandono metageografico «es el peligro de perder nuestra
capacidad de hablar del mundo eficazmente».

2. Construccion de metageografias antiautoritarias

La segunda accién implica la construccion y el uso de un
nuevo patron (contenido y significado) que rompe la
metageografia mosaico—estatista, e incluye también algunas
acciones previas (criterios criticos). Desde esta posicion, es
posible definir una metageografia antiautoritaria basada en



principios anarquistas (libertad, autonomia, solidaridad,
igualdad, etc.) y hacer concebibles espacios y tiempos
anarquicos en un amplio espectro (histérico, geografico,
antropoldgico y sociolégico). Una metageografia anarquista
debe lograr dos objetivos importantes: visualizar el espacio—
tiempo vy los lugares andrquicos/istas, y criticar la geografia
del dominio. Ambos objetivos son inseparables.

Criterios Descripcion

1 Combatir el Asignar el mismo rango en la jerarquia
etocentrismo espacial a unidades territoriales
cartografico comparables.

2 La lucha contra el Eliminar la nocidn de que las unidades
determinismo territoriales culturales corresponden a las
geografico naturales.

3 Honestidad Delimitar unidades territoriales en base a
tipoldgica criterios consistentes (topologia justificada)

0, en su defecto, reconocerlos claramente
(reconocer topologia).

4 Dominio del canon Utilizar y comprender adecuada y

metageografico claramente la taxonomia geografica.




5 Precision Para evitar confusiones inexactas de
socioespacial fendmenos sociales, econdmicos y
culturales; para evitar generalizaciones.
6 Integridad Eliminar la nocién de correspondencia
definicional entre unidades territoriales culturales y
politicas; evitar la naturalizacion de las
unidades geopoliticas.
7 Nomenclatura Para evitar la toponimia con carga
neutral ideoldgica.
8 Especificidad Reconocer que las unidades territoriales
historica no constituyen entidades atemporales;
reconocer la contingencia historica.
9 Especificidad Evitar importar unidades territoriales a
contextual contextos donde no son aplicables;
construir unidades adecuadas a cada
contexto (transversales y superpuestas).
10| Vision cartografica Representar eficientemente unidades
creativa territoriales no convencionales; en lugar de
asumir la contigliidad, visualizar la
discontinuidad.
Tabla 1 Criterios para una metageografia critica

Fuente: Adaptacion de Lewis y Wigen (1997)




En esta direccion, los trabajos de Tarrius (2002) y Collins
(2007), por citar solo dos ejemplos, se basan en las mismas
ideas: primero, el territorio estatal no es un espacio
reducidoy, segundo, el Estado es un actor territorial invasivo
que interrumpe |a heterogeneidad para imponer
uniformidad. Ambos analizan los flujos “ilegales” que
atraviesan el espacio estatal y los “nuevos ndmadas” de la
economia informal. En otro sentido, Alba (2006) propone la
subversion como una forma de producir nuevas expresiones
y representaciones metageograficas que eran concebibles,
pero no imaginadas hasta entonces. Muchas propuestas de
la cartografia radical o la toponimia subversiva proporcionan
ejemplos utiles de esto. Su objetivo es resaltar las relaciones
de dominio y poder en la produccién y reproduccion del
conocimiento geografico.

El siguiente paso es claro. Es necesario definir una
metageografia anarquica/ista que permita no solo concebir,
sino también comprender, los espacios y lugares
andrquicos/istas. Estos territorios han existido y existen en
todas partes. El trabajo consiste en sintetizar su dimensiony
marcos territoriales.

Referencias



Alba, Santiago (2006). “La Piedra Reprimida y la Cuadratura del
Circulo” en Metaforas que nos Piensan. Sobre Ciencia,
Democracia y Otras Poderosas Ficciones (E. Lizcano, Ed.)
Madrid: Ediciones Bajo Cero y Traficantes de Suefos: 9-23.

Barclay, Harold B. (1982). Pueblo sin gobierno: Una antropologia de
la anarquia. Londres: Khan & Averill.

Clastres, Pierre (2010) [1974]. La Sociedad Contra el Estado.
Barcelona: Virus.

Collins, Justin (2007). “El Estado no es un poligono”, Conferencia
Renovando la Tradicion Anarquista (RAT), 2-4 de
noviembre

Evren, Sureyyya y Ogdiil, Rahmi G. (2002). Bagbozumlari: Kiltir,
Politika ve Giindelik Hayat Uzerine. Estambul: Stiidyo imge.

Evren, Slireyyya (2006). “Postanarquismo y el Tercer Mundo”,
Siyahi. Revista de Teoria, Cultura y Politica Postanarquista.

Graeber, David (2004). Fragmentos de antropologia anarquista.
Chicago: Prickly Paradigm Press.

Kropotkin, Piotr (1970) [1902]. El Apoyo Mutuo. Un Factor de
Evolucion. Mdéstoles: Madre Tierra.

Lewis, Martin W. y Wigen, Kiren E. (1997). El mito de los
continentes. Una critica de la metageografia. Berkeley—Los
Angeles: University of California Press.



Raaflaub, Kurt A. y Talbert, Richard JA, Eds. (2010). Geografia y
Etnografia. Percepciones del mundo en las sociedades
premodernas. Chichester: Wiley—Blackwell

Rafestin, Claude (1978). “Du Paysage a |'Espace ou les Signes de la
Géographie”, Hérodote, 9: 90-104.

— (1983). “Introduzione” en Geografia Politica: Teorie per un
Progetto Sociale (C. Raffestin, Ed.). Milan: Unicopli: 11-18.

Rebollo, Abel et al. (coord.) (2009). Dias Rebeldes. Cronicas de
Insumision. Barcelona: Octaedro

Scott, James C. (2009). El arte de no ser gobernado. Una historia
anarquista de las tierras altas del sudeste asiatico. New
Haven y Londres: Yale University Press

Shukaitus, Stevphen (2009). “Una etnografia de la nada: Notas para
una reinterpretacion del pensamiento utdpico” en Nuevas
perspectivas sobre el anarquismo (Nathan Jun y Shane
Wahl., Eds.). Plymouth: Lexington: 303-11.

Tarrio, Alain (2002). La mundializacién per le Bas. Les Nouveaux
Nomades de I'Economie Souterraine. Paris: Balland

Taylor, Peter J. (2003). Red Mundial de Ciudades. Un andlisis
urbano global. Londres: Routledge

Toldrd, Albert (2010). Mestre Vicent ho diu per Espantar. El Més
Enlla Medieval. Catarroja: Afers



X. ¢PUEDE EL ANARQUISMO PRACTICO DE FRANKS
EVITAR EL RELATIVISMO MORAL?

Thomas Swann 72

Prefacio

La reciente contribucién de Benjamin Franks al campo de
la filosofia politica anarquista, lo que él llama «anarquismo
prefigurativo o practico», se introduce en parte como
respuesta a la critica de las «metanarrativas» realizada por
escritores como Todd May y Saul Newman. Argumentan que
las metanarrativas son, en teoria, epistemoldgicamente
sospechosas y, en la practica, represivas de concepciones

72 Thomas Swann es actualmente estudiante de posgrado en la Universidad
Radboud, Nijmegen, Paises Bajos.



alternativas del bien. Esto se debe a que las metanarrativas
afirman la validez de un objetivo o fin para la sociedad
humana y/o los individuos y un modo de accion moralmente
justificable para lograrlo, con el riesgo de excluir otros
objetivos y formas de agencia moral. May y Newman,
fundadores de la teoria «postanarquista», consideran que
enmarcar la accién social y politica dentro de metanarrativas
de la naturaleza humana es una caracteristica esencial de los
anarquismos clasicos del siglo XIX. Si bien Franks, junto con
muchos otros, critica el ataque postanarquista a los
anarquismos clasicos, comparte su rechazo a las
metanarrativas y la teleologia. El anarquismo practico que
propone busca comprender esta preocupaciéon y lo hace
adoptando y modificando la teoria de la practica social
presente en la obra de Alasdair MaclInture. Esto puede
resultar sorprendente, dada la posicion de Maclntyre como
uno de los defensores contemporaneos mas firmes de la
nocion de un telos de la vida humana (es decir, que la vida
humana tiene un fin natural y correcto), pero es
precisamente esta caracteristica la que la explicacion de
Franks sobre las practicas sociales elimina. Por lo tanto, el
proposito de este trabajo es evaluar las consecuencias del
rechazo a las metanarrativas y el telos para el anarquismo
practico de Franks. Finalmente, demostraré que, sin un
enfoque teleoldgico, el anarquismo practico se desploma en
el relativismo moral y debilita la definicion de «anarquismo»
hasta tal punto que la vuelve inutil.



Introduccion

En una reciente contribuciéon al campo de la filosofia
politica anarquista, Benjamin Franks introduce lo que él
describe como “un anarquismo prefigurativo o practico”
(Franks, 2008: 147), concebido en parte como una respuesta
a la critica del universalismo moral y politico realizada por
escritores postanarquistas como Todd May (1994) y Saul
Newman (2001).

El universalismo, que puede entenderse como un
compromiso metaético con un estandar moral general
contra el cual las afirmaciones de lo que es “bueno” y “malo”
pueden juzgarse como “verdaderas” o “falsas”, es
argumentado, por los postanarquistas, como tanto en teoria
epistemoldégicamente sospechoso como en la practica
represivo de concepciones alternativas del bien. Explicar la
accion social y politica dentro de un marco universalista de
la naturaleza humana es considerado por May y Newman
como una caracteristica esencial de los anarquismos clasicos
del siglo XIX.

Aunque Franks (2007), junto con otros (p. ej., Cohn, 2002;
Cohn y Wilbur, 2003; Glavin, 2004), critica el ataque
postanarquista a los anarquismos clasicos, comparte, no
obstante, su rechazo al universalismo moral. El anarquismo
practico que propone pretende simpatizar con esta



preocupacion tipicamente postestructuralista, a la vez que
proporciona una base para la accion ética, y lo hace
adoptando la teoria de la practica social que se encuentra en
la obra de Alasdair Macintyre. Esto puede resultar
sorprendente dada la postura de Maclntyre (1999: x) en los
ultimos anos como firme defensor de la idea del
universalismo moral, basando su explicacion en una forma
de esencialismo bioldgico segun el cual se entiende que los
seres humanos tienen un telos natural, un fin hacia el cual
deben apuntar sus acciones. Sin embargo, Franks se inspira
en el trabajo inicial de Maclntyre sobre la teoria de la
practica social, que se hace eco del rechazo del
postestructuralismo a las afirmaciones de una verdad moral
universal (Franks, 2008: 138).

En este articulo, pretendo analizar las implicaciones del
rechazo del universalismo moral para una explicacion de la
ética anarquista basada en la practica social. Si, como
argumenta Maclntyre en su ultima etapa, dicha teoria ética
carece de una teleologia universal comun a todas las
practicas sociales que guie las acciones éticas de los agentes
involucrados, el anarquismo practico de Franks estara sujeto
a critica. Finalmente, demostraré que, sin una apelacion al
universalismo, el anarquismo practico se desploma en el
relativismo moral y, ademas, debilita la propia definicidon de
«anarguismo» hasta el punto de que la vuelve inutil.



1. Las practicas sociales y el rechazo del universalismo
moral

Maclntyre (1985: 187) describe las practicas sociales de |la
siguiente manera, frecuentemente citada:

Por "practica" voy a referirme a cualquier forma
coherente y compleja de actividad humana cooperativa
socialmente establecida a través de la cual se realizan los
bienes internos a esa forma de actividad en el curso del
intento de alcanzar aquellos estandares de excelencia
qgue son apropiados para esa forma de actividad vy
parcialmente definitivos de ella, con el resultado de que
los poderes humanos para alcanzar la excelencia y las
concepciones humanas de los fines y los bienes se
extienden sistematicamente.

Los dos aspectos mas importantes de esta definicion para
la ética de MacIntyre en su conjunto son, en primer lugar, la
nocion de bienes internos a las practicas y, en segundo lugar,
los estandares de excelencia apropiados para la practica. Los
segundos, los estandares de excelencia, son virtudes
especificas que los agentes éticos pueden exhibir. Los
primeros, los bienes internos, son ciertos objetivos de la
practica que solo pueden alcanzarse mediante un agente
gue demuestre un caracter virtuoso. Macintyre (1985: 191)
escribe: «Una virtud es una cualidad humana adquirida cuya



posesion y ejercicio tiende a permitirnos alcanzar los bienes
internos a las practicas y cuya falta nos impide
efectivamente alcanzar dichos bienes». El objetivo de este
articulo no es evaluar el concepto de virtud o bien interno
en la ética de Maclntyre o Franks, sino examinar a qué
apelan ambos autores para mostrar como ciertas virtudes y
ciertos bienes internos se justifican moralmente. Para ello,
es necesario observar cmo operan las practicas sociales en
el mundo social de los seres humanos. Una manera de
entender lo que Macintyre quiere decir con practicas
sociales es examinar los argumentos paralelos, formulados
por Ludwig Wittgenstein entre otros (Midgely, 1974; Winch,
1958), de que el mundo social esta compuesto de una serie
de formaciones que tienen mucho en comun con los juegos.

Wittgenstein critica célebremente las explicaciones
tradicionales y representacionalistas del lenguaje, que lo
consideran una colecciéon de palabras que derivan su
significado al vincularse con cosas del mundo; en otras
palabras, que las palabras son nombres para significados
objetivamente existentes. Todas las instancias del lenguaje,
segun esta explicacion, pueden unificarse porque todas
representan el mundo, y la diferencia entre dos idiomas es
la misma que la diferencia entre dos conjuntos de etiquetas:
ambos pueden reducirse a representar los mismos
significados (Quine, 1968: 186). En contraste con este
representacionalismo, Wittgenstein propone que el
lenguaje se entienda como una serie de juegos, con lo que



se refiere a una serie de comunidades linglisticas locales en
las que el significado no se determina por la vinculacion de
las palabras con la realidad objetiva, sino por un acuerdo
tacito entre los usuarios del lenguaje, de modo que el uso de
las palabras por parte de cualquier miembro de la
comunidad es comprendido por cualquier otro. Este
relativismo también se aplica a las practicas de justificacion,
a las que se puede apelar en caso de disputas sobre el
significado; Si los usuarios del lenguaje discrepan sobre el
significado de un enunciado, las practicas justificativas a las
gue apelan también se acuerdan tacitamente y no tienen
ninguna pretension especial de verdad objetiva. El punto
crucial que se desprende de esto es que un enunciado no
debe considerarse como algo que pueda juzgarse como
«verdadero» o «falso» en referencia a alguna regla externa
(es decir, la realidad objetiva), sino que alcanza un valor de
verdad dependiendo de las reglas linglisticas especificas de
la comunidad, o juego linguistico, en el que se realiza el
enunciado. Lo que justifica que estas formaciones sociales
se denominen juegos es que operan segun un conjunto
especifico de reglas y que, en virtud de ello, son asuntos
sociales que involucran a mas de un usuario del lenguaje
(Wittgenstein, 2001: §256-71; Winch, 1958: 24-65).

Las practicas sociales, para Maclntyre, comparten las
caracteristicas clave de los juegos de lenguaje; es decir,
operan de acuerdo con un conjunto especifico de reglas (es
decir, especificas de esa practica), son necesariamente



sociales e implican una explicacion local o contextual de la
verdad. Se puede establecer una comparacion entre la
explicacion de las practicas de Maclntyre y la de las
narrativas comunes al trabajo de muchos escritores
postestructuralistas y posmodernos. Por ejemplo, Jean-
Francois Lyotard (1984: 24) escribe que una caracteristica
definitoria de la era contemporanea, "posmoderna", es el
rechazo de la creencia en cualquier sistema general que
pueda justificar afirmaciones sobre la verdad. A estos
grandes sistemas los llama "metanarrativas”. En lugar de
metanarrativas, como la del representacionalismo, el
posmodernismo y el posestructuralismo teorizan el mundo
social como un mosaico de narrativas locales en las que la
verdad y la justificacion operan de la misma manera que en
los juegos de lenguaje de Wittgenstein. Lo que se considera
verdadero en una narrativa solo es evaluable dentro de las
practicas justificatorias de esa narrativa, las cuales se basan
en el acuerdo tacito de los miembros de esa comunidad
narrativa, y no en referencia a una metanarrativa. Lyotard
(1984: 24) describe esta imagen en términos explicitamente
wittgensteinianos: "Hay muchos juegos de lenguaje
diferentes: una heterogeneidad de elementos". Lo que es
particularmente interesante sobre el tratamiento de las
metanarrativas por parte de los escritores
postestructuralistas es el enfoque en sus dimensiones éticas
y politicas. Esencialmente, consideran que la critica de las
metanarrativas de justificacion se aplica tanto a las
afirmaciones de verdad ontoldgica como a las afirmaciones



de verdad moral. Por lo tanto, el universalismo moral (segun
el cual las afirmaciones sobre lo que es "bueno" y "malo"
pueden evaluarse de acuerdo con un principio universal,
como en el caso del utilitarismo o el de |a ética deontologica
[véase, por ejemplo, Franks, 2008: 138-40]) es rechazado y
reemplazado por una vision segun la cual la verdad moral es
especifica de las narrativas locales.

Este enfoque en el relativismo moral es importante porque
es este rasgo central en la explicacion temprana de
Maclntyre sobre las practicas sociales, mejor representada
en su libro "Después de la Virtud" (publicado originalmente
en 1981). Maclintyre coincide aqui tanto con los tedricos de
los juegos de lenguaje como con los postestructuralistas en
gue el mundo social se compone de multiples practicas con
diferencias potencialmente irreducibles, y que no pueden
subsumirse en una metanarrativa de justificacion moral.
Tras proporcionar ejemplos de afirmaciones morales
contrapuestas sobre la guerra justa, el aborto y la educacidén
privada, y los argumentos utilizados para justificarlas,
escribe (1985: 8):

Cada uno de estos argumentos es logicamente valido o
puede ampliarse facilmente para que lo sea; las
conclusiones se desprenden, en efecto, de las premisas.
Pero las premisas rivales son tales que no tenemos forma
racional de sopesar las afirmaciones de una frente a la
otra. Pues cada premisa emplea un concepto normativo
o evaluativo muy diferente al de las demas, de modo que



las afirmaciones que se nos hacen son de naturaleza muy
distinta.

Asi, el panorama moral de |la sociedad es uno en el que
diferentes narrativas contienen sus propias justificaciones
de las reivindicaciones morales. Por ejemplo, una narrativa
puede no justificar jamas la guerra como moralmente
buena, mientras que otra puede justificarla como buena si,
y solo si, se libra con el objetivo de liberar a los grupos
oprimidos (MaclIntyre, 1985: 6). Esto no significa, por
supuesto, que el acuerdo moral entre narrativas (incluso
aquellas separadas histérica o geogrdficamente) sea
imposible, sino que, cuando se alcanza, este es solo
contingente y no se basa en una realidad moral
objetivamente existente.

En sus primeros escritos sobre practicas sociales,
Maclntyre argumenta que la moral, en lugar de basarse en
principios supuestamente universales, deberia arraigarse en
las teleologias presentes en las diferentes practicas. Afirma
gue toda practica implica una concepcion teleoldgica de los
agentes que la realizan y que, por lo tanto, estos pueden
actuar de forma moral. Al actuar para alcanzar el fin bueno
de la vida humana, «la naturaleza humana tal como podria
ser si alcanzara su telos», los agentes pueden actuar de
forma moralmente loable. Esto se basa en la comprension
aristotélica del telos, segun la cual el fin «bueno» de la vida
humana es algo natural y comun a todos los seres humanos:
el telos es una propiedad de una «biologia metafisica»



(Maclntyre, 1985: 162). Sin embargo, para el Maclntyre de
«Después de la Virtud», este profundo compromiso
metafisico es erréneo (como destacaré mds adelante,
Maclntyre se ha retractado de esta postura en los ultimos
anos). En cambio, el telos debe considerarse una propiedad
de los agentes solo en la medida en que participan en
practicas. En una practica, se constituye una forma
particular de agencia; en otras, la forma de agencia
constituida puede ser bastante diferente. Estas formas de
agencia basadas en la practica incluyen un telos particular
para el agente constituido. Por lo tanto, un ser humano, al
pasar de una practica a otra, participara en ellas como
diferentes formas de agencia con diferente telée. Para usar el
ejemplo de Maclntyre (1985: 188), cuando se dedica a la
practica del ajedrez, una persona tendra la agencia del
ajedrecista, lo que conlleva un telos particular: hacer el bien
en el rol del ajedrecista. En lo que consiste este hacer el bien
en un rol especifico de la practica, segun Maclntyre, es
actuar virtuosamente. Por lo tanto, en lugar de aferrarse a
una tabla fija de virtudes, la explicaciéon de Maclntyre sobre
las practicas sociales implica diferentes tablas de virtudes
para diferentes practicas, cada una informada por el telos
especifico de la forma de agencia involucrada en dicha
practica (1985: 162-163). Si bien se puede decir que un telos
trasciende las practicas individuales, sigue siendo
contingente y una propiedad de una agencia comun a una
red de practicas (MaclIntyre, 1994: 288). Este ultimo punto
resultara importante para el anarquismo practico de Franks.



2. Telos o Tele

El rechazo de un telos uUnico y fijo es algo que las
explicaciones de Maclntyre y Franks sobre las practicas
sociales tienen en comun. El anarquismo practico de Franks
comparte con Maclntyre la perspectiva de que «el mundo
social se construye a partir de la interseccion de practicas
sociales con sus propias historias y tradiciones» (Franks,
2010: 155). La descripcion que Franks (2008: 147) hace del
anarquismo practico es la siguiente:

El anarquismo practico se basa en una explicacion
social de las virtudes (basada en una revision de la teoria
de la virtud de Maclintyre). Esta identifica los bienes
como inherentes a las practicas sociales, con sus propias
reglas, negociables y que cambian con el tiempo. Enfatiza
los valores inmanentes de practicas particulares en lugar
de los valores decididos externamente
(consecuencialistas) que se acumularan.

Ademas del rechazo de una teleologia general de la vida
humana, por lo tanto, el anarquismo practico comparte con
la explicacion de Maclintyre de las practicas sociales la idea
de que existen bienes que son internos a las practicas.
Franks también escribe que "cada practica anarquista



produce [sus] propios estandares"”, y esto puede tomarse
como una referencia a los estandares de excelencia
(virtudes) en la teoria de Maclntyre. Por lo tanto, ambas
explicaciones de las practicas sociales también incorporan la
nocion de comportamiento virtuoso, cuya exhibicion exitosa
puede verse en los agentes que logran esos bienes que son
internos a una practica particular. Para ver la importancia de
esta explicacion de las practicas sociales, y en particular la
nocion de teleologia que es central para ella, puede ser util
ensayar los argumentos de Franks en contra de sostener una
teleologia unica y fija, porque no sigue al Macintyre
posterior de, por ejemplo, Dependent Rational Animals
(1999) al reforzar la fuerza normativa de la teoria de la
practica social con un retorno a una biologia metafisica
aristotélica (MaclIntyre, 1999: 10).

Franks, inspirado por escritores postanarquistas pero
también por anarquistas de principios del siglo XX como
Errico Malatesta (p. ej., 1977: 267), quien argumenta de
manera similar contra cualquier explicacion teleoldgica de
los seres humanos, rechaza la idea de que exista un telos con
respecto al cual toda accién pueda juzgarse como «buena»
o «mala». En cambio, como muestra la seccidn anterior,
aboga por multiples telée de modo que las diferentes
practicas socialesy, segun sea el caso, las redes contingentes
de practicas sociales, tengan bienes internos que, para su
logro, exijan que el agente actue virtuosamente. El caracter
virtuoso es el fin teleolégico de la agencia moral dentro de



esa practica. El argumento de Franks contra la postulacién
de un telos Unico y fijo se presenta en tres partes. En primer
lugar, argumenta que incluso si existiera una teleologia
observable, un universal moral, seria indeseable, ya que
limitaria la agencia moral de las personas y los grupos, y
potencialmente impondria la coercién que los anarquistas
tradicionalmente buscan eliminar. De hecho, una
explicacion universalista da cabida al papel de las
autoridades morales: individuos o grupos capaces de indicar
a otros qué bienes internos y estandares de excelencia
deben perseguirse. Es caracteristico de los anarquismos
(tanto clasicos como contemporaneos) que dicha autoridad
sea rechazada, independientemente de los compromisos
metaéticos con el universalismo. Mikhail Bakunin (1973:
134-5), por ejemplo, quien defiende la autoridad de la
ciencia como reflejo de la ley natural presente en la
naturaleza, sigue rechazando la autoridad de los cientificos.
«Si existen estandares universales y establecidos», escribe
Franks (2008: 141), «entonces los agentes morales tendrian
gue atenerse a ellos vy, por lo tanto, se les negaria la libertad
de determinar sus propios valores». El segundo argumento
de Franks contra la postura teleoldgica es que esta conlleva
la posibilidad de introducir una jerarquia moral, porque si
existe un estandar universal de conducta moral, y algunos
agentes son mas capaces de cumplirlo que otros, seran
privilegiados. “Las reglas que se aplican a todos
independientemente del contexto ignoran, y por lo tanto



ponen en desventaja, a aquellos que estan en una posicion
desigual para empezar” (Franks, 2008: 142).

Estos dos primeros argumentos son de naturaleza moral.
El argumento final, por otro lado, es que una postura
teleoldégica y universalista se basa en fundamentos
epistemoldgicos (Franks, 2010: 144):

Un concepto fijo de lo que significa ser humano es
epistemologicamente sospechoso, ya que no parece
existir una metodologia apropiada para descubrir qué
constituye la quintaesencia universal de la humanidad.
Tampoco existe consenso entre quienes se adhieren al
esencialismo sobre qué constituye la naturaleza
fundamental de la humanidad.

Este ultimo argumento se hace eco del de Maclintyre
contra la postulacién de un telos Unico. Escribe (1985: 162-
163) que el universalismo «ignora el lugar que ocupan en
nuestra historia cultural los profundos conflictos sobre en
qgué consisten el florecimiento y el bienestar humanos». De
hecho, Maclntyre (1985: 181-186) destaca los numerosos
relatos de la buena vida que se pueden encontrar en
diferentes periodos de la historia humana. Con estos
argumentos, Franks rechaza la postura universalista de que
los bienes y virtudes internos de practicas particulares
pueden justificarse en consonancia con una realidad moral
objetiva.



Sin embargo, como se sefald anteriormente, MaclIntyre ha
dado un giro radical en los ultimos diez afios sobre la
cuestion de la teleologia y ahora sostiene que los telé
especificos del contexto no son suficientes para
proporcionar la orientacion moral que los agentes requieren
para lidiar con practicas y virtudes conflictivas (Macintyre,
2006: 262):

Solo porque los seres humanos, como animales
racionales, tienen ese fin especifico, las preguntas sobre
como deberian actuar tienen respuestas determinadas,
verdaderas o falsas. Si se elimina el concepto de fin, los
juicios morales que antes lo presuponian seguiran
imitando juicios verdaderos o falsos, pero en realidad
solo funcionaran como expresiones de actitud. [...]
Hablar del fin de los seres humanos es hablar de los
bienes a los que estan dirigidos por su naturaleza.

La postura actual de Maclntyre, por lo tanto, es que, para
gue la teoria de la practica social evite el relativismo moral,
segun el cual las afirmaciones sobre lo correcto y lo
incorrecto tienen la misma pretension de verdad objetiva
gue las afirmaciones sobre lo que esta de moda en la
vestimenta o la musica (es decir, su valor de verdad se
determina por un acuerdo contingente entre los miembros
de la comunidad practica), debe postular un telos universal
para los seres humanos en general. Este telos puede, por lo
tanto, utilizarse para ayudar a los agentes a decidir definitiva
y correctamente entre practicas y virtudes que puedan



entrar en conflicto. El anarquismo practico de Franks, dado
gue rechaza dicho universalismo, pareceria estar sujeto a la
acusacion de relativismo. Intentaré demostrar ahora que
esto es asi y, ademas, que esto plantea un problema
potencial para la adopcion de una teoria de la practica social
no universalista como ética anarquista.

3. Relativismo moral

Si bien Franks rechaza un telos unico que trascienda las
diferentes practicas, también senala que para que la
deliberacion ética exista de manera significativa, debe existir
«un discurso moral compartido que pueda evaluar vy
seleccionar entre opciones tacticas rivales» (Franks, 2008:
145). El problema es que su rechazo a un telos comun a
todos los agentes o contextos hace que este discurso moral
se vuelva increiblemente problematico. Para comprender
por qué, propongo presentar un ejemplo. Supongamos que
un colectivo anarquista que dirige un centro social llega a un
desacuerdo durante una de sus reuniones mensuales.
Algunos miembros afirman que el colectivo deberia
subvencionar a un grupo de accion directa involucrado en el
movimiento por los derechos de los animales, mientras que
otros afirman que el subsidio deberia destinarse a una
organizacion antirracista. Cada opcion conlleva un bien



interno diferente y, por lo tanto, una virtud diferente. Si el
universalista tiene razon y existe un telos fijo (o conjunto de
telé), y los miembros del colectivo son conscientes de este
telos (o conjunto de tele), entonces podran medir los bienes
en conflicto con este criterio objetivo y decidir qué bien
tiene prioridad en ese momento. Sin embargo, sin dicha guia
externa, |la deliberacion parece carecer de sentido. Si el
primer grupo afirma, en apoyo de su postura, que esta
cumple con el telos contingente de que la solidaridad
deberia ser principalmente con el movimiento por los
derechos de los animales, y el segundo grupo afirma que la
suya cumple con el telos de que la solidaridad deberia ser
con el antirracismo, entonces no hay manera de llegar a un
acuerdo. Es imposible ordenar los bienes potenciales de las
practicas. Ademas, incluso si se llega a algun acuerdo, si un
tercero cuestionara la priorizacion de un bien interno sobre
otro, no se podria dar ningun apoyo excepto desde dentro
de la practica, lo que plantea la pregunta.

En ultima instancia, pareceria que no hay manera de
resolver el conflicto entre bienes y virtudes, ni entre
practicas. Esto pone de relieve el problema practico de
rechazar un telos objetivo como lo hace el anarquismo
practico. Las dimensiones éticas de esta teoria se reducen al
relativismo moral. Franks pretende proponer un punto de
equilibrio entre el relativismo moral y el universalismo
moral, pero parece que no lo encuentra. Claro que puede
haber un telos que abarque varias practicas



interconectadas, pero esto seria igualmente contingente vy,
aun asi, no ayudaria al agente a decidir si participar en un
grupo de practicas u otro.

Este ultimo punto es especialmente pertinente para el
anarquismo practico de Franks, ya que en algunos pasajes
parece argumentar que ciertas practicas comparten una
teleologia comun que las distingue como practicas
anarquistas; a saber, que buscan desafiar y eliminar las
relaciones jerarquicas y capitalistas. Por ejemplo, escribe
(2010: 146) que «los métodos prefigurativos anarquistas son
identificables, ya que son los tipos de practicas que se
desarrollarian colectivamente para crear su version
antijerarquica de la sociedad floreciente». De hecho, ofrece
una definicion del anarquismo de «tipo ideal» como el que
implica el rechazo del capitalismo y el libre mercado y el
interés en la libertad de los demas como parte de la creacion
de relaciones sociales no jerarquicas (2006: 112-113). Sin
embargo, es congruente con la perspectiva inicial de
Maclntyre sobre las practicas sociales, ya que enfatiza que
esta teleologia compartida es contingente, y no algo
necesario ni siquiera esencial para dichas practicas (2010:
142):

Esto no significa que exista una teleologia idéntica en
todos los anarquismos; de hecho, una lectura atenta
identificaria cambios en la definicion del propésito del
anarquismo a lo largo de sus historias y contextos. Sin
embargo, lo que une a la mayoria de los contextos en los que



se desarrollé el anarquismo son narrativas [y teleologias]
compartidas que promueven las acciones autonomas de los
oprimidos para (aunque sea de forma temporal e
incompleta) desafiar, mitigar o evitar las jerarquias y crear
practicas sociales mas enriquecedoras.

Esto plantea, ademas de la cuestion del relativismo moral,
la cuestion de cémo, si no hay ninguna caracteristica
esencial de las practicas anarquistas, écomo podemos
identificarlas y, ademas, utilizar el término anarquismo?

La propia propuesta de Franks (2010: 139-40) es aplicar el
método de definicion de Michael Freeden, que evita las
condiciones necesarias y suficientes y, en su lugar, propone
gue uno “estudie e identifique la interrelaciéon de los
conceptos de centro y periferia, y ubique estos conceptos
espacial y temporalmente, explorando la manera en que los
conceptos cambian historicamente del centro a la periferia
(y viceversa)”. Sin embargo, esto en realidad contradice la
afirmacion de Franks de que las practicas anarquistas no
comparten esencialmente ni un telos ni un conjunto de tele.
Siguiendo el método de Freeden, si lo usamos en relacion
con la teleologia, es posible decir que lo que comparten las
practicas sociales anarquistas es un compromiso con
multiples tele, que en conjunto son definitorios del
anarquismo. Sin embargo, estos telé no necesitan estar
presentes en cada practica de la misma manera y en la
misma medida, pero para llamar a estas practicas
anarquistas, al menos uno debe estar presente. Por ejemplo,



si bien muchos anarquistas del siglo XIX y principios del XX
priorizaron la lucha contra la religion y la consideraron un
elemento central de su concepto de anarquismo, para los
anarquistas contemporaneos (al menos en los paises vy
regiones postindustriales) esta lucha no es tan relevante,
por lo que este aspecto ha quedado relegado a un segundo
plano. La nocidn de Franks, por otro lado, de que no existe
un telé comun a todas las practicas anarquistas impide
definir algunas practicas como anarquistas y otras como no.

Esto se hace evidente en la afirmacion de Franks de que no
todas las practicas anarquistas implican un rechazo de Ia
jerarquia. Dice (2008: 148) que “hay contextos en los que los
bienes se desarrollan de forma inmanente, pero no se
genera un desafio a las estructuras que mantienen las
desigualdades de poder; por ejemplo, los nifnos que juegan
en un arenero”. La inclusidon de este ejemplo en particular
quizas pretenda resaltar el hecho de que, segun el
anarquismo practico, no todas las practicas comparten un
rechazo de la jerarquia. Pero, ées la sugerencia entonces de
gue los nifos que juegan en un arenero una practica
anarquista? Sin la afirmacion de que todas las practicas
anarquistas comparten algun telos o telé, en realidad es
imposible decir si los ninos que juegan en un arenero son
anarquistas o no. Mas preocupante aun, quizas, es gue se
vuelve imposible decir que las practicas que afirman ser
anarquistas, como las de los llamados anarcocapitalistas o
nacionalistas autéonomos, de hecho no son anarquistas. El



resultado de esto es que, asi como no hay manera de actuar
moralmente de una manera anarquista significativa y no
contingente sin un telos o conjunto de tele, tampoco hay
manera de usar las palabras 'anarquista’ o 'anarquismo' que
no sea contingente y basada puramente en el juego de
lenguaje accidental en el que el agente se encuentra
actualmente. La acciéon moral y el uso de la palabra
anarquismo serian posibles, pero solo dentro de practicas
contingentes y juegos de lenguaje.

Esta caracterizacion del anarquismo practico como
moralmente relativista constituye un problema en la medida
en que cae victima de una de las mismas criticas que Franks
hace a una ética basada en un telos fijo y universal: que
limita el potencial de la agencia moral. Retomo el ejemplo
anterior para explicar este punto. Supongamos que el
colectivo llega a un acuerdo contingente y decide apoyar al
grupo de derechos animales. De este modo, han entrado en
una practica (mostrando solidaridad con organizaciones
radicales de derechos animales) que tiene sus propios
beneficios y virtudes internas. El colectivo lleva tiempo
involucrado en esta practica y se ha convertido en parte
integral del juego moral y linglistico que constituye. En
consecuencia, el colectivo, al ser explicitamente anarquista,
la denomina practica anarquista y reconoce su telos
especifico. Todas las herramientas que los miembros del
colectivo tienen a su disposicion para la evaluacion moral
también forman parte de la practica, ya que, como sefala



Franks (2008: 143), «las diferentes practicas sociales tienen
su propio discurso y modo de razonamiento distintivos». Asi
pues, la Unica manera en que los miembros del colectivo
pueden evaluar si vale la pena perseguir el bien interno de
la practica es en relacion con el telos de la practica o usando
la razén, que también forma parte de ella. Esto parece
restringir la conducta moral tanto como lo hace un telos
universal, pues sigue existiendo un unico criterio para juzgar
las cosas. De hecho, la dependencia de métodos de
evaluacion locales o basados en la practica podria ser incluso
mas restrictiva, ya que impide que los beneficios de otras
practicas tengan algun significado a menos que exista alguna
semejanza contingente.

Otra critica se puede hacer en relacion con los dos
primeros argumentos que Franks emplea contra el
universalismo moral. Como senalé anteriormente, estos
argumentos, que el universalismo crea el potencial para
restringir la agencia moral y la introducciéon de una jerarquia
moral, son de naturaleza moral; es decir, desafian el
universalismo por considerarlo inmoral. Atribuir una postura
a la inmoralidad puede, en mi opinidn, presentarse de dos
maneras. En primer lugar, podria apelar a un universalismo
moral. En el caso de los argumentos de Franks, limitar la
agencia moral y facilitar la creacién de jerarquias morales se
consideraria universalmente malo, por lo que cualquier
postura moralmente buena deberia evitarlas. Esto plantea la
paraddjica prescripcion de que, si el universalismo es



verdadero, deberia rechazarse como falso. Sin embargo,
esto solo es paradodjico si el contenido de la realidad moral
objetiva es tal que restringiria la agencia moral y crearia una
jerarquia moral. De hecho, si el contenido de la realidad
moral objetiva se limitara a los hechos de que la agencia
moral liberada y |la no jerarquia moral son buenas, no
pareceria estar sujeta a su propio juicio moral. En otras
palabras, si la agencia moral liberada y la no jerarquia moral
son objetivamente buenas, independientemente de las
peculiaridades de cualquier practica o juego de lenguaje,
carece de sentido afirmar que este universalismo resulta en
una limitacion de la agencia moral y la creacion de una
jerarquia moral.

Por supuesto, el universalismo particular que Franks tiene
en mente es uno teleoldgico, mediante el cual se afirma un
telos correcto y natural para los seres humanos como
objetivamente verdadero. Su argumento, siguiendo a los
postanarquistas, es que este tipo especifico de
universalismo tiene el potencial de limitar la agencia moral
y crear una jerarquia moral. Sin embargo, esto aun tendria
gue ser replanteado si se apela a una prohibicion universal
de estos males, de modo que un tipo de universalismo se
utilice para desafiar y rechazar a otro; es decir, un
universalismo de no jerarquia y agencia moral liberada (que
suena deontoldgico) que se utiliza para rechazar un
universalismo de teleologia. Sin embargo, se podria
responder intentando reformular las prescripciones del



universalismo "bueno" de una manera teleoldgica. Por
ejemplo, el fin natural para todos los seres humanos es una
vida de agencia moral sin restricciones, libre de jerarquia
moral. Por lo tanto, por esta razon, toda accion debe tender
hacia este fin, y cualquier cosa que se interponga en su
camino o desvie a los seres humanos de él (por ejemplo, un
falso telos) se considera «malo». Lo que a primera vista
parece un argumento contra la teleologia universal, puede,
de hecho, convertirse en un argumento contra un tipo de
teleologia, desde la perspectiva de otro. Sugiero, por lo
tanto, que los argumentos morales de Franks contra el
universalismo son, de hecho, argumentos contra una
formulaciéon especifica del universalismo, y que, de hecho,
son consistentes con un universalismo que, desde una
perspectiva deontoldgica o teleoldgica, prohibe la limitacion
de la agencia moral y la creacion de una jerarquia moral.

Existe, sin embargo, una segunda opcion que permitiria
gue los argumentos mantuvieran su fuerza moral, pero que
no requeriria apelar al universalismo. En lugar de ubicar la
fuente de la prohibicion de restricciones a la agencia moral
y la creacion de jerarquias morales en proposiciones
universales y objetivas, se podria ubicarlas en las verdades
contingentes de una comunidad moral particular, una
comunidad gue incorpora multiples practicas. Asi, se puede
decir que los valores trascienden las practicas particulares y
constituyen una realidad moral que, si bien contingente,
puede actuar como universal para los miembros de la



comunidad moral en cuestion. Los argumentos contra el
universalismo moral pueden fundamentarse en los
compromisos morales compartidos de una comunidad; en
este caso, la comunidad de anarquistas. Por lo tanto, cuando
se argumenta, como lo hace Franks, que el universalismo
moral limita la agencia moral y crea jerarquias morales, se
puede decir que justificar su rechazo con estos argumentos
es valido porque, dentro de la comunidad moral particular
de anarquistas, deben evitarse las restricciones a la agencia
moral y la creacidon de jerarquias morales. Si bien esto no
exige creer en una realidad moral objetiva, si requiere que
estas normas sean comunes a todos los miembros de la
comunidad moral anarquista. En lugar de argumentar que el
universalismo es absolutamente erréneo, se podria
argumentar que lo es en la medida en que somos
anarquistas. En otras palabras, para ser un anarquista
consecuente, uno debe actuar de acuerdo con los principios
de la agencia moral liberada y la no jerarquia moral; y como
se ha demostrado anteriormente, estos principios podrian
encontrarse en un telos que abarca la gama de practicas
anarquistas. Por supuesto, esto contradice la afirmacion de
Franks de que no existen telé ni principios que compartan
todas las practicas anarquistas, pero sin este compromiso ni
la creencia en alguna realidad moral objetiva, no veo como
los argumentos morales contra el universalismo puedan
tener fuerza alguna.



Conclusion

En conclusion, quiero resumir el argumento presentado
aqui. En la primera seccion, intenté destacar el papel que
desempefian las practicas sociales, tanto para Franks como
para Maclntyre, en sus respectivas comprensiones de
nuestro mundo social, analizando la relevancia tanto de la
nocion de juegos de lenguaje como de las metanarrativas
para este panorama.

Si bien Maclntyre comienza rechazando las metanarrativas
y la nocion de un telos unico vy fijo para la vida humana, en
los ultimos anos ha cambiado su postura y argumenta que
existe un unico fin correcto y natural para la vida humana.
Franks, sin embargo, aboga por un rechazo total de un Unico
telos humano, ubicando las practicas anarquistas en un
espacio historica y éticamente contingente, dentro del cual
los bienes y las virtudes internas no derivan su legitimidad
de nada mas que el funcionamiento contingente de la
practica a la que son inherentes. La segunda seccion se
centrd en la nocion de multiples telé que utiliza Franks para
destacar que, si bien las practicas sociales anarquistas son
teleoldgicas, no todas estan sujetas a una sola teleologia,
sino a multiples teleologias, quizas irreductibles. La seccion
final analizoé las implicaciones del rechazo de Franks a una
sola teleologia en favor de muchas. Estas consecuencias,
argumenté, representan una actitud relativista tanto hacia



la ética del anarquismo como hacia el uso mismo del término
para describir las practicas. Si bien este relativismo moral
puede no parecer tan problematico segun Franks, he
intentado demostrar que, de hecho, restringe la agencia
moral involucrada en las practicas de la misma manera que,
segln argumentan los postanarquistas, lo hace la afirmacion
de un telos universal. Esto se debe a que, para los agentes
inmersos en practicas sociales, los recursos disponibles para
la evaluacidn moral dificultan el cuestionamiento del telos,
los bienes internos y las virtudes de esa practica. La unica
manera de evaluar estas caracteristicas es mediante
métodos disenados para legitimarlas. Asi pues, el
anarquismo practico de Franks, como alternativa al
relativismo moral o al universalismo, pareceria
desmoronarse en el primero.

La solucion, sugiero, no es rechazar por completo el
anarquismo practico. De hecho, la introduccion de la teoria
de la practica social en la ética anarquista es una iniciativa
increiblemente prometedora y tiene mucho que ofrecer al
movimiento anarquista en términos de alineacion ética. Sin
embargo, sin la inclusion de cierto nivel de universalismo
moral, como en el caso posterior de Macintyre, se le acusa
de relativismo, lo que dificulta su aplicacion tedrica y
practica.



Referencias

Bakunin, M. (1973). “Dios y el Estado”. En Michael Bakunin. Escritos

selectos (A. Lehning, Ed.). Londres: Jonathan Cape: 111-35.

Cohn, J. (2002). “éQué es el postanarquismo 'post'?”, Cultura

Cohn,

posmoderna, (13)1. Recuperado de
http://muse.jhu.edu/journals/postmodern_culture/v013/
13.1cohn.html

J., v Wilbur, S. (2003). “iQué tiene de malo el
postanarquismo?”, de The Libertarian Library, recuperado
el 7 de julio 9% 2007 de http://libertarian-
library.blogspot.com/2007/07/cohnand—wilbur—whats—
wrong—with.html. Publicado originalmente en The Institute
of Anarchist Studies.

Franks, B. (2010). “El anarquismo y las virtudes”, Anarquismo vy

filosofia moral (B. Franks y M. Wilson, Eds.), Londres:
Palgrave: 135-60.

—— (2008). “Postanarquismo y metaética”, Estudios Anarquistas,

(16)2, 135-53.

— (2007). “Postanarquismo: una evaluacidn critica”, Journal of

Political Ideologies, (12)2, 127-45.

— (2006). Alianzas rebeldes: Los medios y los fines de los

anarquismos britanicos contemporaneos. Edimburgo: AK
Press.



Glavin, M. (2004). “Poder, subjetividad, resistencia: Tres obras
sobre el anarquismo posmoderno”, The New Formulation,
(2)2. Recuperado de:
http://www.newformulation.org/4glavin.htm

Lyotard, JF (1984). La condicion posmoderna: un informe sobre el
conocimiento (G. Bennington y B. Massumi, Trad.).
Minneapolis: University of Minneapolis Press.

Maclntyre, A. (2006). “éQué mas hay que decir? Un comienzo,
Aunque es solo un comienzo, al decirlo. Analyse & Kritik,
(30)1, 261-76.

— (1999). Animales racionales dependientes. Por qué los seres
humanos necesitamos las virtudes. Londres: Duckworth.

— (1994). “Una respuesta parcial a mis criticos”, en Después de
Maclintyre. Perspectivas criticas sobre la obra de Alasdair
Maclintyre (J. Horton y S. Mendus, eds.). Cambridge: Polity
Press: 283—-304.

— (1985). Después de la virtud. Un estudio sobre teoria moral.
(segunda edicion). Londres: Duckworth.

Malatesta, E. (1977). Errico Malatesta: su vida e ideas. Londres:
Freedom Press.

May, T. (1994). La filosofia politica del anarquismo
postestructuralista. Pensilvania: Pennsylvania  State
University Press.

Midgley, M. (1974). “El juego del juego”, Filosofia, (49)189, 231-53.



Newman, S. (2001). De Bakunin a Lacan: Antiautoritarismo vy la
dislocacion del poder. Oxford: Lexington Books.

Quine, WV (1968). “Relatividad ontoldgica”, The Journal of
Philosophy, (65)7, 185-212.

Winch, P. (1958). La idea de una ciencia social. Londres: Routledge.



XI. ELCUERPO DE LA CONDENADA SALLY: CAMINOS PARA
LA TRANSFORMACION DEL ANARCA-ISLAM

Mohamed Jean Veneuse 73

Prefacio

El caso que investigo es el de Sayyid-Sally, una estudiante
de medicina transexual egipcia de la Universidad Al-Azhar,
una institucion preeminente para los estudios religiosos
islamicos, que fue expulsada en 1982 debido a su identidad
de género. En este articulo, examino la postura de Al-Azhar,
el edicto judicial o fatwa, con respecto a Sayyid-Sally.
Porque incluso después de la revelacion de la identidad de
Sayyid-Sally, su operacion de cambio de sexo e incluso

73 Mohamed Jean Veneuse es un anarquista musulman autoidentificado.



después de que Al-Azhar admitiera la existencia de la
categoria de "hermafrodita" en ciertas interpretaciones
legales  islamicas, las orientaciones de género
heteronormativas aun fueron restablecidas y reelaboradas
por Al-Azhar. Argumento que la postura de Al-Azhar
corresponde a un orden logico binario que distingue entre
hermafrodita natural y hermafrodita no natural. Sayyid—
Sally fue tolerado en el mejor de los casos, incluso cuando
nueve anos después el Tribunal Administrativo de El Cairo
revoco la decision de Al-Azhar de expulsarlo. Sostengo que
el anarquismo, como orientacion politica y filosofica, puede
influir de forma unica en el islam y llevar el debate mas alla
de una practica o mera tolerancia para contribuir al
desarrollo de una doctrina de aceptacion. Hago esto para
ayudar a musulmanes y anarquistas de mente abierta (no
esencialistas ni dogmaticos) a comprenderse mejory, por lo
tanto, a colaborar mas eficazmente en el contexto de lo que
Richard J.F. Day ha denominado los movimientos sociales
«mas recientes».

Introduccion: Una historia

En 1982 Sayyid Abd'Allah, un estudiante de medicina
transexual de 19 anos, en la Universidad Al-Azhar —una
institucion preeminente de estudios religiosos islamicos en



El Cairo, Egipto— 'consulté a una psicdloga’4, Salwa Jurgis
Labib, alegando sufrir una profunda depresion'. Salwa

74 Deleuze y Guattari critican la practica del psicoandlisis, y que yo tomo
como parte de la practica de la psicologia (una ciencia conductual de la
mente, la emocion, con un enfoque particular en el componente neuroldgico)
escribiendo: “[Un psicoanalista] se presenta a si mismo como un punto ideal
[un sacerdote] de subjetivacion que lleva al paciente a abandonar viejos
puntos llamados neurdticos [...] en todo lo que el paciente dice o hace, ¢l o
ella es un sujeto del enunciado, eternamente psicoanalizado, pasando de un
procedimiento lineal a otro, tal vez incluso cambiando de analista,
volviéndose cada vez mas sumiso a la normalizacion de una realidad
dominante [impuesta]” (1980: 130—1). Al visitar Salwa, Sayyid—Sally se
topo con el poder falico, el poder masculino y los rituales totémicos edipicos
de la terapia clinica, presentes en una terapia tradicional cuyo fundamento
analitico predominante se pudre en practicas sordas a la voz de la sinrazon
(Deleuze, 1990: 18). La psicologia volvid ininteligible y desestimé el
reconocimiento de Sayyid cuando afirmé «Soy una Ella», en lugar de
escuchar (Guattari, 1989: 39). En su encuentro con la psicologia, Sayyid—
Sally también «se vio sometida a las leyes especificas del capitalismo, o del
mercado interno del psicoanalisis» (Guattari, 1995: 119). Es una funcion del
'contrato’ psicoanalitico reducir los estados vividos por el paciente,
traducirlos en fantasias y en 'perturbaciones sexuales' (Guattari, 1995: 119).
Los psicologos, son psicoanalistas "los saboteadores del deseo" (Guattari,
1995: 129), en el sentido de que "neurotizan todo y a través de esta
neurotizacion contribuyen no solo a producir neur6ticos cuyo tratamiento
nunca termina sino también psicoticos en la forma de cualquiera que se
resista a la edipizacion [o] su 'idealismo[s]" (Deleuze, 1990: 18). La
consecuencia de lo cual es en el caso de Sayyid—Sally, la psicologia como un
"andlisis tradicional [occidental] tomo en cuenta nada de esta experiencia";
es decir, la identificacion de Sally como mujer; la psicologia adopta para si
misma "el falo como su simbolo" (Guattari, 1995: 86). Las actitudes
islamicas dogmadticas contemporaneas, tanto discursivamente como en la
practica, desafortunadamente deben chocar mas con las percepciones
medievales, quizas mas radicales, del género y la sexualidad en el islam.
Assad AbuKhalil percibe este cambio drastico como producto de los intentos
coloniales y poscoloniales de «adaptar las costumbres sexuales y morales a



examind a Sayyid y concluyd que 'la identidad sexual de
Sayyid estaba psicolégicamente perturbada'. Clinicamente,
Sayyid fue considerado 'un hermafrodita psicologico (Mu-
Khunath nafsiyan)'.

Después de tres anos de tratamiento psicologico y de
realizar 'todos los esfuerzos posibles para restaurar la
identidad sexual masculina de Sayyid', pero sin éxito, Salwa
decidio derivar a Sayyid a un cirujano, Izzat Asham Allah
Jibra'il. Esto fue 'para que Sayyid pudiera someterse al
proceso de cirugia de cambio de sexo, que finalmente tuvo
lugar el 29 de enero de 1988'".

Sin embargo, antes de la cirugia, lzzat remitio a Sayyid a
otro psicélogo, Hani Najib, quien llegd a un diagndstico
similar al de Salwa y coincidio en que la cirugia seria la mejor
opcion. Como preparacion para la cirugia, Sayyid se inyecto
hormonas femeninas mientras experimentaba con vestirse
como una mujer y convivir con personas del sexo opuesto.
Esto durd un aio, tras el cual Izzat le extirpo el pene a Sayyid,

los codigos de conducta occidentales (principalmente cristianos)» (1993:
34). AbuKhalil escribe: «Lo que en la actual Arabia Saudita, por ejemplo, se
considera conservadurismo sexual se debe mas al puritanismo victoriano que
a las costumbres isldmicas. Es bastante inexacto atribuir las costumbres
sexuales imperantes en la sociedad arabe actual al islam. Originalmente, el
islam no tenia el mismo juicio severo sobre la homosexualidad que el
cristianismo. La homofobia, como ideologia de hostilidad hacia las personas
homosexuales, fue producto del Occidente cristiano» (ibid., 32).



creando un nuevo orificio urinario y una vagina artificial’>
(Skovgaard—Peterson, 1997: 320).

75 Rusmir Music escribe: “La faloplastia puede crear un pene de carne y
hueso que puede desprivilegiar la originalidad de uno bioldgico, mientras
que los tratamientos de testosterona pueden, de manera similar, hacer crecer
una barba en un cuerpo que de otro modo seria femenino. Aunque amenaza
el orden, la vaginoplastia (es decir, la castracion) todavia crea un cero—nada,
mientras que la faloplastia crearia un uno—potente. La suposicion de que la
transicion de geénero recorre una trayectoria de hombre a mujer expone la
necesidad de negar el proceso inverso” (2003: 46-8). La resistencia a los
hombres trans, en parte a través de la eliminacion miségina bajo la
terminologia masculina, cree Marjorie Garber, radica en “una creencia
furtiva de que no deberia ser tan facil 'construir' un 'hombre', es decir, un
cuerpo masculino” (1997: 102), es decir, un pene. Aunque “crear una vagina
no preserva el pene, parece haber un impulso a complacer los deseos
masculinos, siempre y cuando se niegue el periodo liminal y las mujeres trans
vivan una vida heterosexual. Ya se ha discutido una gratificacion similar de
los deseos masculinos en las actitudes hacia un hombre joven, que puede
proporcionar placer hasta que €l mismo se convierte en un hombre adulto y
lo disfruta. Crear un pene, por otro lado, incluso si es artificial e
“imperfecto”, cuestiona seriamente lo que define a un “hombre real”. Sally
no tiene utero, ovarios ni la capacidad de menstruar o tener hijos;
presumiblemente, sus cromosomas también son XY, los de un hombre
normativo. El “sexo” de Sally fue decidido —de nuevo como con los
khunthas, no por el sujeto, sino a través de un certificado legal— con base en
la percepcion visual de sus genitales” (Music, 2003: 46—8). En un articulo
publicado en la Revista Méedica Saudi, Taha y Magbool, al igual que Al-
Azhar y Tantawi, intentan establecer el patron de los "trastornos"
intersexuales en Arabia Saudi. Los autores escriben que "el factor mas
importante para la asignacion de género femenino es la inadecuacion falica"
(1995: 18), pero lamentablemente no se detienen a reflexionar sobre qué
normas heterosexuales determinan si un falo es "adecuado" o no.



La noticia de la cirugia se dio a conocer el 4 de abril de
1988, en la entrevista de Al-Ahram con Sayyid’®.
Casualmente, la cirugia de Sayyid implicdé consecuencias de
ordenes religiosas, estatales, administrativas y legales
autoritarias, 'ademas de despertar interés en los medios
egipcios y la poblacién en general'. La primera consecuencia
fue 'la negativa del decano de la Facultad de Medicina de Al-
Azhar a permitir que Sayyid, ahora en el cuarto ano de sus
estudios, escribiera sus examenes finales para graduarse'. La
segunda fue 'la negativa del decano a su traslado a la
Facultad de Medicina para mujeres'. Para Al- Azhar, Sayyid
'se convirtio en el simbolo de lo que es moralmente
incorrecto en nuestra era', un Khawal; un ‘'hombre
afeminado dispuesto a desempenar un papel pasivo,
femenino, en las relaciones sexuales con otros hombres'; 'un
término de abuso bien conocido en Egipto que denota el tipo
mas bajo y despreciable de hombria'. Considerado una
puerta al hermafroditismo, percibido en si mismo como
capaz de conducir al abominable delito de |Ia
homosexualidad (Skovgaard—Peterson, 1997: 326). Al-Azhar
establecid un comité para investigar el cuerpo de Sayyid,
compuesto por el Consejo de la Fatwa (Lajnat Al-Fatwa) y el
Mufti del Alto Consejo para Asuntos Islamicos (Al-Majlis Al—

76 Sally en una entrevista con Al-Ahram, un periddico nacional, hablé de
sus dificultades en Al-Azhar que se remontan a mucho antes de la operacion:
"Es extrafio que todavia quieran castigarme, porque en realidad me he
convertido en mujer, —como si hubiera cometido un crimen en el momento

en que entré en la sala de operaciones" (Al-Ahram, 4 de abril de 1988: 10;
Skovgaard—Peterson, 1997: 320).



Aola li Sh—=Shu'un Al-Islamiya). El comité examino el cuerpo
de Sayyid, realizando, entre otras cosas, una ecografia de
prostata, tras la cual concluyeron que Sayyid era cien por
cien masculino, tanto exterior como interiormente. Sayyid
se nego a ser examinado de nuevo por el comité después de
eso. En respuesta, el comité declard: 'Aqui tenemos a un
joven musulman que estudia en la venerable universidad
islamica Al-Azhar, que consulta a especialistas de psicologia
occidental y se le dice que siga sus inclinaciones perversas
para convertirse en mujer y lo que sale no es ni masculino ni
femenino, sino algo intermedio entre los dos' (Skovgaard-
Peterson, 2007: 5). El comité procedié a afirmar que el
cirujano deberia 'ser condenado de conformidad con el
articulo 240 del codigo penal islamico por elegir haber
infligido ['mutilacion’ y] lesion permanente a su paciente’.
Ironicamente, fue durante este tiempo que el representante
principal del Sindicato de Médicos’’ (Nigabat al-Atba) de
Giza, asignd a un médico, Husam ad-Din Khatib, para
investigar el caso, citando al cirujano, Izzat, al anestesista,
Ramzi Michel Jadd, y a la psicologa Salwa ante una junta
médica. Todos los cuales dictaminaron que los tres médicos
en cuestion cometieron un error profesional; No habian
logrado confirmar cientificamente l|a existencia de la
condicion patoldgica de Sayyid antes de la cirugia; una
acusacion que los médicos supuestamente admitieron. En
particular, la junta y el Sindicato, al igual que Al-Azhar,

77 'Desde 1984, el Sindicato habia estado dominado por un movimiento
islamico' (SkovgaardPeterson, 1997: 320).



criticaron duramente al cirujano; afirmaron que «lzzat habia
cometido un grave error médico al no confirmar la presencia
de una enfermedad [hermafroditismo psicoldgico] antes de
la operacion»; «el procedimiento correcto habria sido
suspender el tratamiento hormonal y continuar con una
cura puramente psicolégica» (Skovgaard—Peterson, 2007:
5).

No fue hasta el 14 % mayo de 1988, que el Sindicato de
Médicos envid una carta al Gran Mufti de la Republica de
Egipto —el erudito principal de la Universidad Al-Azhar—
Sayyid Tantawi, pidiéndole que emitiera una fatwa’®, una
resolucion religiosa, sobre el asunto. La fatwa de Tantawi
llegd el 8 de junio de 1988, concluyendo que si el cirujano
testifica que la cirugia era la Unica cura para Sayyid, la cirugia
esta autorizada. Sin embargo, Tantawi continud, "este
tratamiento no puede resultar unicamente de un deseo
psicolégico individual de cambiar de sexo, ya que eso
amenazaria los principios, valores, ética y religion de la

78 De mi entrevista con Peter Lamborn Wilson, alias Hakim Bey, durante
mi investigacion en el Proyecto Affinity: “Se puede emitir una fatwa, pero
que alguien la siga es un proceso voluntario [...] es cuestion de si [la Ummah
— la comunidad musulmana en general] acepta esas fatwas” (Entrevista a
Peter Lamborn Wilson en el Proyecto Affinity, 2006). Ademas, Wilson
continua: “La forma de hacerlo [emitir una fatwa] seria sefialar que no hay
jerarquia en el islam. No hay un Papa que pueda recurrir a sus cardenales en
este asunto” y esa es “la razon por la que el lenguaje es importante, de lo que
se supone que trata la teoria” (Peter Lamborn Wilson, Entrevista al Proyecto
Affinity, 2006). Véase http://affinityproject.org/interviews/plw1.html para
una transcripcion de la entrevista.



sociedad egipcia". La fatwa emitida por Tantawi era vaga y
poco clara sobre si el "hermafroditismo psicoldgico” —un
término clinico adoptado por Al-Azhar de la "psicologia
occidental" y utilizado sistematicamente para describir a
Sally— constituia una razén médica suficiente y admisible o
no para aceptarla como transexual. Es decir, en cuanto a lo
gue su aceptacion significaria para el establecimiento de un
espacio islamico de derechos para ella y otras personas
transexuales. Para Tantawi, Sayyid «habia sido un hombre, y
seguia siendo un hombre, pero ahora menos, porque la
habian despojado de sus drganos sexuales masculinos y se
le habian atribuido drganos femeninos artificiales (e
“imperfectos”). No era un hombre completo,
definitivamente no era una mujer, ni una verdadera
hermafrodita» (Skovgaard—Petersen, 2007: 326). En cuanto
al Sindicato, este elimind a lzzat «de sus registros de
miembros y el anestesista fue multado con 300 libras
egipcias por su participacion en la operacion».

Sin 'ninguna evaluacion positiva de la cirugia en la prensa’,
el 29 de diciembre de 1988 el asunto fue finalmente
remitido al Estado’®, con el Fiscal General y su fiscal adjunto

79 En general, «los sistemas juridicos arabes pueden considerarse de origen
civil, trasplantados durante el encuentro colonial con las potencias europeas
y que posteriormente desarrollaron su propia identidad indigena, al igual que
otros sistemas juridicos poscoloniales, pero conservando al mismo tiempo
los rasgos caracteristicos de su origen continental» (Shalkany, 2006: 1). Por
otro lado, «los paises arabes se regian por un sistema juridico islamico antes
del encuentro colonial, y esta herencia islamica parece seguir influyendo en
su estructura normativa hasta la actualidad» (ibid.). Es 0til notar que el caso



absolviendo 'al cirujano del cargo, Articulo 240, de infligir
dafio permanente y mutilar' el cuerpo de Sally mediante
cirugia. Segun el informe final del Fiscal General, publicado
un ano después en octubre de 1989, Sally podia ser
considerada una mujer y la 'cirugia se habia realizado
correctamente de acuerdo con el estandar, las reglas y los
codigos de este tipo de operaciones'. Las quejas de Sally, sin
embargo, 'no terminaron, ya que Al-Azhar continud
negandose a reconocerla como mujer o admitirla en la
Facultad de Medicina para mujeres'. Desde la propuesta de
Sally, Al-Azhar comenzé Ila documentacion e
institucionalizacion®® de casos de lo que ellos consideran
'hermafroditas naturales'. Para Al-Azhar, un hermafrodita
natural es aguel que posee «dos drganos sexuales naturales,
masculino y femenino, y que se caracteriza por el érgano

en cuestion no esta explicitamente situado en el ambito de un tipo de ley
islamica situada en El Cairo, Egipto, aunque lo que subyace al ntcleo de la
disputa son puntos de vista divergentes sobre la base moral y politica
islamica del lugar de la transexualidad y los transexuales en la interpretacion
del Islam de Al-Azhar, si no, también indica un problema sistematizado con
una Republica que promueve la burocracia y los chismes entre su gente como
un medio para ocupar a sus ciudadanos de lo que sucede en los escalones
superiores de los asuntos estatales.

80 Fuera del marco del orden imperial de los Estados—nacion o del Imperio,
las instituciones son ineficaces. En el mejor de los casos, «el antiguo marco
institucional contribuye a la formacion y educacion del personal
administrativo de la maquinaria imperial, la 'capacitacion' de una nueva
¢lite» (Hardt y Negri, 2009: 5). En cuanto al capitalismo, tiende a convertir
a los Estados—nacion en «meros instrumentos para registrar los flujos de
mercancias, dinero y poblacion que ponen en movimiento» (Hardt y Negri,
2009: 5).



sexual del que orina con mayor frecuencia». Cuando «hay
cantidades iguales de orina, hay ambigliedad», afirma Al-
Azhar. Se debe «esperar a que el hermafrodita alcance Ia
pubertad y entonces buscar la aparicion de algun rasgo de
masculinidad, pero si no aparece ninguna de estas
caracteristicas (vello facial, embarazo, lactancia, o si, por el
contrario, aparecen, pero de forma contradictoria), existe
una ambigliedad fundamental, y se trata de un verdadero
hermafrodita» (1985: 41). No fue hasta noviembre de 1989
que Sally recibié un certificado®' «que declaraba que era
mujer, aproximadamente dos afios después de la cirugia».
Pasaria otro "ano y medio antes de que el Tribunal
Administrativo revocara la decision de Al-Azhar de expulsar
a Sally antes de que se le permitiera entrar a cualquier
universidad que deseara para aprobar sus examenes finales
y convertirse en doctora" (Skovgaard—Peterson, 2007: 3).

Este articulo tiene dos partes mas. En la primera parte
critico la fatwa de Tantawi y su defensa de las binariedades
de género® en una “sociedad poscolonial donde el poder

81 Es interesante que un «Certificado» se convirtiera en lo necesario para
que la imagen de Sally, publicamente, es decir, a través de su determinismo,
se corrigiera y se hiciera realidad. Un certificado, savia de madera sin
reciclar, era lo que se necesitaba para permitir lo que ya se permitia, secular
y legalmente, de la propia Sally.

82 Tanto Al-Azhar como los psicélogos involucrados en este caso pusieron
en practica la ld6gica binaria; una logica que, como describe Marjorie Garber,
es aquella en la que los requisitos especulares se extienden al «escenario
ideal [...] en el que la posicion social, el rol social, el género y otros
indicadores de identidad de una persona en el mundo podrian interpretarse



publico es un monopolio de aquellos marcados por su
género como hombres (adultos), [en cuanto a] aquellos no
tan marcados que, como tales, no eran una amenaza, ni su
identidad de género era un foco de gran preocupacion [...]
Mas problematico fue el caso de los hombres que mantenian
una imagen publica como hombres, pero que en su
comportamiento sexual privado asumian un rol sumiso [sic]”
(Rowson, 1991: 72). Como anarquista musulman®3, esta

sin ambigliedad ni incertidumbre» (26). Para Al-Azhar, como se demostro
tedricamente con el caso de la psicologia egipcia, desde 1982, «cada ser
humano tiene un solo sexo, que es su verdadero sexo, y que de alguna manera
existe la idea de que el hermafrodita esta en camino de entrar o salir de su
estado [o estados] —es decir, el hermafroditismo como proceso [es uno] que
se reduce a ser constantemente movimientos corporales y psicoldgicos,
manifestaciones que niegan este verdadero sexo» (Skovgaard—Peterson,
2007: 8). La “verdadera preocupacion de Al-Azhar llego tan lejos como para
desear establecer de la forma mas precisa y estricta posible los limites de los
sexos” y que fue “tan lejos como fue posible en detalle [al tiempo que se
daba cuenta] de lo dificil que son detallar las fronteras intersexuales y la
importancia que tienen a los ojos de la conciencia musulmana que se ve cada
vez mas obligada a establecer un muro impenetrable entre los sexos” en la
medida en que sea para los fines del matrimonio — Nikah (Bouhdiba, 1985:
42). Afray y Anderson también lo explican muy bien: “Existe una tradicion
en los movimientos nacionalistas de consolidar el poder a través de
narrativas que afirman el patriarcado y la heterosexualidad obligatoria,
atribuyendo la anormalidad sexual y la inmoralidad a una ¢lite gobernante
corrupta que esta a punto de ser derrocada y/o es complice del imperialismo
extranjero” (Afrey y Anderson, 2005: 161). Todo esto ha llevado a que los
estudios “occidentales” y “orientales” “sufran un estado de desorden en el
etiquetado” (Shalkany, 2006: 1).

83 No mostrar¢ coémo las identidades aparentemente dicotdmicas de
musulmdn y anarquista pueden coexistir mediante una interpretacion
anarquica del islam y una interpretacion islamica del anarquismo, que llamo
anarca—islam. Mi trabajo sobre el anarca—islam esta disponible en:



critica de la fatwa de Tantawi sirve para promover aun mas
una practica ética y politica que puede servir a los
musulmanes y anarquistas que colaboran en lo que Richard
JF Day llama los Movimientos Sociales Mas Nuevos®* (Day,
2005: 9). En términos generales, los anarquistas
"occidentales"® y los activistas de la Nueva lzquierda se ven

http://theanarchistlibrary.org/HTML/Mohamed Jean Veneuse Anarca—
Islam.html

84 Lo que distingue a los Movimientos Sociales Mas Nuevos de otros
movimientos sociales antiimperialistas, segin Richard J.F. Day, es que se
caracterizan por practicar una logica de afinidad; por ser «relaciones no
universalizadoras, no jerarquicas y no coercitivas basadas en la ayuda mutua
y compromisos €ticos compartidos» (Day, 2005: 9). En otras palabras, los
Movimientos Sociales Mas Nuevos no se centran en concepciones
esencialistas de la politica identitaria, una concepcion universal del cambio
social —en linea con la logica de la hegemonia de Antonio Gramsci—y, por
lo tanto, en una revolucion de masas impulsada por los oprimidos para
restaurar la justicia en el mundo en el que vivimos.

85 En el invierno de 2008, presenté una propuesta para abordar el tema de la
«Transexualidad en el Islamy, utilizando especificamente el caso practico de
Sayyid-Sally, en la Conferencia «Renovando la Tradicion Anarquista»
(RAT) en Vermont. Los anarquistas organizadores la rechazaron
cortésmente. Mi intencion era delimitar la idea errdnea en cuestion y hacerlo
publicamente con los anarquistas. La respuesta es la siguiente: “Apreciamos
mucho su segunda propuesta de 'Caminos para la Transformacion del Islam'
y su esfuerzo por aclarar la importancia y los riesgos de dicho proyecto para
los anarquistas. Dicho esto, declinaremos la presentacion este afio,
principalmente porque no creemos que RAT, con todas sus limitaciones, sea
el contexto mas apropiado para la conversacion. La transexualidad parece un
tema lo suficientemente sensible en las comunidades musulmanas como para
abordarse en contextos donde hay una participacion significativa de personas
que se identifican como musulmanas o tienen un interés en la tradicion
(incluso si la han abandonado). No parece una conversacion que se pueda
tomar a la ligera por un grupo de personas que, en su gran mayoria, no



pertenecen a una comunidad musulmana y saben muy poco sobre ella.
Entiendo que eso no es cierto en absoluto en su caso, pero si lo es para la
gran mayoria de los participantes de RAT. Lamento que RAT sea tan
homogéneo como es, y he intentado de diversas maneras cambiar eso a lo
largo de los afios que llevo participando. Pero no he tenido mucho éxito, y
en ese sentido, son nuestras deficiencias. como organizadores que nos han
llevado a llegar a esta decision, y no una debilidad de su propuesta o de su
propia como presentador. Espero que lo entienda. Esperamos que todavia se
una a nosotros en RAT este afio”. La respuesta, creo, es indicativa de una
cierta sensibilidad, debido a la prevalencia de la idea errénea entre los
anarquistas, si no también entre la Nueva Izquierda, de que todas las
interpretaciones del Islam y todos los musulmanes son transfobicas; por lo
tanto, hay una abstinencia de abordar el tema. Estoy en contra de esta vision
porque camufla las diferencias entre musulmanes y anarquistas,
obstaculizando la amistad y el trabajo de "solidaridad". Este dilema con la
conferencia de RAT no es un incidente aislado. Por ejemplo, los anarquistas
asociados con la Federacion Anarquista en Londres, Inglaterra, produjeron
un articulo en su nimero de diciembre de 2001 nivelando reduciblemente la
multiplicidad de diferentes interpretaciones del Islam como monolitico,
fundamentalista, reaccionario, homo—trans—queerfébico y opresivo hacia las
mujeres; “El 1slam es el enemigo de todos los amantes de la libertad”,
afirmaron los anarquistas en cuestion. En otro articulo titulado “Islam y
anarquia se unen” (2003) en Info—shop, dos blogueros anarquistas, 'PJP' y
'Brain—Fear', escribieron: “Cualquier forma de religion es control del
pensamiento; el islam es sexista y homofobo [...] Si [los musulmanes] se
tomaran en serio el anarquismo, habrian abandonado los aspectos sexistas y
homofobos de la religion y acentuado sus aspectos mas libertarios”. Mas
adelante, en referencia al articulo, en el mismo blog, otro bloguero,
"Burning—man", expresa un sentimiento similar, aunque bastante
conmovedor, sobre un "anarcoislam" secundario: "El anarcoislam es la cosa
mas absurda que he oido en mi vida. El islam se trata de sumision. Esclavitud
de Ald y todas esas tonterias. Tiene un conjunto de normas y conducta
extremadamente rigido y, aunque mas ilustrado que otras religiones
monoteistas en varios aspectos importantes, nunca experimentd nada
parecido a la Reforma. Es reaccionario, procapitalista, proesclavista,
imperialista y misogino hasta la médula".



predominantemente subsumidos, sin oposicion mas alla de
las representaciones fundamentalistas y orientalistas®® del
Islam y los musulmanes a las que estan expuestos; la
percepcion generalizada, entre los anarquistas en particular,
de que todos los musulmanes y las interpretaciones del
Islam son autoritarios, dogmaticos y transfébicos no es dificil
de probar®’. Esta percepcion obstaculiza la relacion entre

86 Por orientalista me refiero a la representacion o vision fascista que se
impone al Otro asiatico, los habitantes de los bafios turcos otomanos.
adscribir y mercantilizar una representacion particular de "lo otro",
transformando las actividades sexuales musulmanas en algo mucho mas
promiscuo y '"licencioso que cualquier cosa jamas vista en Europa"
(Shalkany, 2006: 7; veéase Orientalism (1978) de Edward Said y Desiring
Arabs (2007) de Joseph Massad. Como escribe Massad, haciéndose eco de
Said: "mientras los orientalistas exploraban las practicas y los deseos
sexuales de los arabes medievales, los antropologos occidentales exploraban
las vidas y practicas sexuales contemporaneas no solo de los arabes sino
también de los nativos de Africa, Asia, Australia y las Américas. Fue en el
contexto de la "etnografia" que los lectores arabes comenzaron a leer relatos
orientalistas. Influenciados por tales lecturas, y especialmente por el juicio
orientalista de que la cultura arabe se habia "degradado" a una era de
"decadencia" bajo los otomanos, la mayoria de los escritores arabes desde
mediados del siglo XIX se vieron abrumados por una sensacion de crisis con
respecto a [...] su "cultura", su “‘lengua’, su orden politico y econdmico, sus
‘tradiciones’, sus opiniones sobre su propia ‘herencia’, incluso el propio
‘Islam’, en resumen, una enfermedad que afligia a toda la ‘civilizacion’ arabe
islamica [...] ‘atraso’, ‘decadencia’, ‘declive moral’, ‘irracionalidad’ y, sobre
todo, ‘degeneracion’, resultado de siglos de dominio otomano
caracterizados, en el mejor de los casos, por el estancamiento o, en el peor,
por el retraso de las cosas arabes (y a veces musulmanas)” (2007: 8).

87 Foucault escribié una vez: “en el nivel del Estado socialista [...]
encontramos racismo en accion [...] siempre que un socialismo insiste,
basicamente, en que la transformacion de las condiciones econdémicas es la
condicion previa para la transformacion, para la transicion del Estado



musulmanes y anarquistas que colaboran politicamente a
través de grupos como No One Is Illegal®® (NOII) y Solidarity

capitalista al Estado socialista (o en otras palabras, siempre que intenta
explicar la transformacion en términos de procesos econdmicos, no necesita,
o al menos no de inmediato, racismo” (1976: 245). El socialismo,
biopoliticamente, ha sido historicamente antagonico hacia la religion; esto
no quiere decir que no tenga razonamientos justificables. Sin embargo, la
vision euroceéntrica, arraigada en la percepcion esencialista de que “Dios [y
la religion encadenada de Dios solo poseen] promesas [...] nulas y sin valor
[...] solo cumplidas por la subordinacion del hombre” (Goldman, 1969: 5-7)
es evidente no solo en la declaracion antecedente de Emma Goldman, sino
también en el anarquismo clasico y las practicas del socialismo del siglo XIX
hasta la Nueva Izquierda actual. Gandhi de manera similar cree en la
existencia de esta crisis, entre la religion y la izquierda, y la necesidad de que
el socialismo reexamine esta idea erronea con respecto a la religion, o al
menos las religiones que se orientan, teoldgica y practicamente, como
antiautoritarias y anticapitalistas; en otras palabras, religiones que comparten
afinidades ético—politicas con el socialismo. Gandhi escribe en apoyo de
Robert Blantchford —quien explicitamente afirmé que el socialismo era una
creencia religiosa—y quien dijo: “Tenemos el derecho de rechazar el nombre
de socialistas a aquellos que no han comprendido la verdad econémica. Pero
una teoria econdmica por si sola, o cualquier nimero de teorias econdmicas,
haréd una religion [...] deben ampliar su definicion de socialismo [...] debemos
extraer todas las implicaciones éticas y espirituales de estos esfuerzos y
deseos por un orden social mas justo [...] Estd tomando forma una nueva
concepcion de la vida, a la cual es afecto, si no locura, rechazar el nombre
de Religion™ (2006: 123).

88 NOII es un foro para una coalicion informal de activistas que resisten la
globalizacion neoliberal en relacion con sus vinculos con el desplazamiento
de personas del Sur obligadas a abandonar sus hogares debido a la
persecucion, la pobreza o la opresion [y] la explotacion colonial (Day, 2005:
189-90). Estas personas del Sur parten solo para ser categorizadas como
'extranjeros ilegales' por los paises del G8, supuestamente benévolos, donde
buscan refugio; se les niegan los mismos derechos que a los ciudadanos



Across Borders (SAB)®® en los movimientos sociales mas
nuevos (Day, 2005: 189-190). Se trata de una practica a la
qgue Leela Gandhi —siguiendo a Jacques Derrida, Jean Luc
Nancy y Maurice Blanchot- se refiere como una politica de
la amistad®® en su texto Comunidades afectivas:

'mormales' y, por lo tanto, enfrentan oportunidades limitadas y mayor
degradacion (Day, 2005: 189).

89 SAB es un grupo donde activistas musulmanes y anarquistas “participan
en actividades de concientizacion y trabajo de casos de accion directa, y estan
comprometidos a reconocer que 'las luchas por la autodeterminacion y por el
libre movimiento de las personas contra la explotacion colonial' son lideradas
por las comunidades que luchan en las lineas del frente” (Day, 2005: 190).

90 La atencion de Gandhi en su texto se dirige a la introduccion de “actores
occidentales no protagonistas en el drama del imperialismo [...] algunas
formas 'menores' de [amistades construidas en torno al] antiimperialismo que
surgieron en Europa, especificamente en Gran Bretafia, a finales del siglo
XIX” (2006: 1). Un ejemplo que Gandhi utiliza para demostrar una politica
transnacional de amistad es cuando “en 1914, tras renunciar a su puesto en
St. Stephen's y donar sus, reconocidamente, escasas posesiones al Congreso
Nacional Indio, [CF] Andrews zarp6 hacia Sudafrica para apoyar a un tal
MK Gandhi en su campaiia a favor de los trabajadores indios contratados.
Segun los registros, Gandhi lo esperaba en el muelle” (2006: 14), escribe
Gandhi. Un Andrews de luto, irreconocible, con la cabeza rapada y vestido
con un dhoti blanco y una kurta de tela burda como la que usaria un
trabajador contratado, se acerca a MK Gandhi, agachandose y tocandole los
pies (Gandhi, 2006: 14). Este no es el Unico incidente que ocurrio. No fue
una deificacion de MK Gandhi por parte de Andrew, el hecho de que tocara
los pies de MK Gandhi. Gandhi escribe: "En 1919, Andrews toco otro par de
pies indios" (2006, 14). El simbolo, el toque de pies, describe Gandhi, "es un
rico simbolismo [...] un friso anticolonial icdnico: el abogado indio formado
en Londres desafiando las polaridades imperiales de clase y posicion en un
claborado drama de época" (2006: 14). Andrews, un sacerdote anglicano,
continia Gandhi, revirtid temporalmente una “jerarquia civilizacional



pensamiento anticolonial, radicalismo finlandés y la politica
de la amistad (2006).

Concluyo la primera parte, tras haber criticado
principalmente la fatwa de Tantawi, la postura de Al-Azhar
y a los psicologos en cuestion, senalando una logica
alternativa a su lectura dicotomica del género. Lo hago a
través del concepto de devenir de Deleuze y Guattari, un
concepto que heredaron de Friedrich Nietzsche. Mi objetivo
es delinear las percepciones esencialistas y dogmaticas del
género tanto para anarquistas como para musulmanes
"occidentales". Y lo hago absteniéndome de analizar las
practicas sexuales de Sally y sus posibles intersecciones e
insurrecciones contra el género, prefiriendo situar y discutir,
con la mayor rigurosidad posible y el tiempo disponible, las
politicas transgénero en el contexto de un Estado capitalista
poscolonial bajo una dictadura militar: Egipto. No me
interesa confundir el cuerpo transgénero de Sally con sus
supuestas practicas sexuales, a diferencia de la presuncién
de Al-Azhar, que asume que el cuerpo de Sayyid se sometid
a cirugia para participar en practicas sexuales queer. El
género y la sexualidad®!, como discursos, difieren. Pueden

fundamental del Imperio en un tnico gesto desafiante de abnegacion” (2006:
14).

91 Debatir sobre la sexualidad en este caso de estudio en particular, en la
medida en que se refiere a ella, no seria imposible, sino mas bien dificil, dado
el tiempo y el espacio asignados. La cirugia de Sayyid, tal como se presenta
el caso, se relacionaba con una «paradoja en su identidad de género», pero
posiblemente, igualmente, aunque dificil s1 no se prueba, con su deseo de



intersecarse, pero no estan necesariamente
correlacionados.

Con este contexto en el centro, en la segunda y ultima
parte, concluyo el trabajo, abogando por una lectura mas
fluida del caso de Sayyid-Sally, hablando del afecto de Salwa
y del establecimiento de un espacio de derechos islamicos,
huqug, para la aceptacion de los transexuales en el Islam®.

participar en practicas homosexuales. Esto podria no ser asi, dado que no hay
evidencia que lo sugiera. No obstante, hablar de sexualidad incluiria, sin
embargo, una discusion sobre la «heteronormatividad blanca» (24). Advierto
—en consonancia con el andlisis de Jasbir Puar en Terrorist Assemblages
(2007) y Joseph Massad en Re—Orienting Desire: The Gay International and
the Arab World (2002), quien presenta un argumento similar al de Puar en
su critica de la “universalizacion de los derechos de las personas
homosexuales”— contra la importacion de discursos homonacionalistas por
parte de los movimientos LGBTQ de Occidente a Oriente (361-85). Khalid
Duran, con demasiado pesimismo, profetiza que “un movimiento por los
derechos de las personas homosexuales [en Oriente] no sera visto como
autoctono. Mas bien, se consideraria objetable como otro sintoma mas de la
‘occidentalizacion’, o lo que los jomeinistas han llegado a denominar
‘occidentalizacion’ (194).

92 De mi entrevista con Peter Lamborn Wilson, alias Hakim Bey, durante
mi tiempo de investigacion con el Proyecto Affinity: “La tolerancia
[significaria o] es una especie de posicion débil [con respecto a 'el otro'] y la
aceptacion [o tolerancia radical] una posicion fuerte [con respecto a 'el otro'].
En otras palabras, no se trata solo de ecumenismo. No es una posicion
reformista. Es una posicidon bastante radical... [...] y [la aceptacidn] metio a
Hazrat Inayat Khan en muchos problemas entre los musulmanes ortodoxos.
Este movimiento todavia sufre de eso hoy en dia. Pero en la India, existe esta
tradicion de eso, todavia persiste en la India mas que en otros paises donde
el fundamentalismo / reformismo / modernismo ha barrido con las llamadas



La diferencia entre dos légicas

A pesar de lo que puede parecer un precedente legal
radical, la tolerancia final hacia la cirugia de cambio de sexo
de Sally que se puede encontrar en la fatwa de Tantawi®3 no
representa el primer caso de transexualidad en el Islam.

La Republica Islamica de Irdn®*, estadisticamente
hablando, se ha mantenido, detras de Tailandia, entre
15.000 y 20.000 cirugias transexuales al ano desde su
legalizacion por el Ayatola Jomeini en 1980. Ademas, y
ademas de la existencia de transexuales durante la época del
Profeta®®, como escribe Everett Rowson: "existe evidencia

creaciones medievales que conforman todo el encanto y la diferencia. Eso es
lo que odian” (Peter Lamborn Wilson, 2006).

93 La fatwa de Tantawi lleg6 incluso a sefialar que «de manera significativa,
los nombres del psicélogo, el cirujano y el anestesidlogo revelan que son
cristianosy», cuando no existia ninguna prueba concreta de que los médicos
se 1dentificaran como cristianos (Skovgaard—Peterson, 1997: 328). De
hecho, si el nombre del cirujano, [zzat Asham Allah Jibra'il, se interpretara
como indicio de algo, es que la presencia de «Ald» —la palabra arabe—
islamica que designa a Dios— indica que [zzat no es cristiano.

94 El siguiente sitio es un video del Ayatola Jomeini legalizando las cirugias
transexuales en Iran en 1980. Fecha de recuperacion: 10 de julio de 2008.
Obtenido de: (http://www.videosift.com/video/Iranian—Ayatollahs—support—
transexual-rights—and—sex—changes).

95 Hay al menos un incidente que se relata para los musulmanes en la
Tradicion Oral (Del Libro / Sunan Abu—Dawud, Libro 32, Numero 4095):
“Narrd Aisha, Ummul Mu'minin: Un mukhannath (eunuco) solia entrar a las
esposas del Profeta (la paz sea con ¢l). Ellas (la gente) lo contaban entre



considerable de la existencia de wuna forma de
afeminamiento o travestismo publicamente reconocido e
institucionalizado entre los hombres en la sociedad arabe
preislamica y temprana islamica. A diferencia de otros
hombres, a estos afeminados o mukhannathun se les
permitia asociarse libremente con mujeres, asumiendo que
no tenian ningun interés sexual en ellas, y a menudo
actuaban como intermediarios matrimoniales o, menos
legitimamente, como intermediarios" (1991: 671).

La vision de Tantawi, describe Abdulwahab Bouhdiba, era
que: “todo lo que viola el orden [binario de género] del
mundo es un grave desorden, una fuente de maldad vy
anarquia” (1985: 30). Para Tantawi, la “bipolaridad del
mundo descansa en la estricta separacion de los dos
'‘ordenes’, el femenino y el masculino [y] que la mejor
manera de lograr la armonia deseada por Dios es que el
hombre asuma su masculinidad y que la mujer asuma su
plena feminidad” (Bouhdiba, 1985: 30). Las afirmaciones
rigidas y herméticas de Tantawi corresponden a una practica
de ldégica binaria, una légica que involucra constructos
platonicos, esencialistas y oposicionistas como naturaleza /

aquellos que estaban libres de necesidades fisicas. Un dia, el Profeta (la paz
sea con ¢l) entro a nosotras cuando estaba con una de sus esposas, y estaba
describiendo las cualidades de una mujer, diciendo: Cuando ella se acerca,
lo hace con cuatro (pliegues en su estdbmago), y cuando se inclina hacia atras,
lo hace con ocho (pliegues en su estomago). El Profeta (la paz sea con ¢€l)
dijo: ;| No veo que este (hombre) sabe lo que hay aqui? Entonces ellas (las
esposas) observaron el velo de é1”.



cultura, negro / blanco, con nosotros / contra nosotros,
verdad /retorica, habla /escritura, natural /antinatural; una
|6gica de un medio excluido. La construccion de estas
cualidades a través de, y como, opuestos revela un deseo
misogino de control y combinacion. Los “miembros de estos
pares binarios no son iguales. En cambio, el primer miembro
de cada uno esta destinado a dominar al segundo, que se
convierte en el 'otro' del primero” (Flax, 1990: 36). Para
Tantawi, Sally sufria “una enfermedad corporal que no se
puede eliminar, excepto mediante esta operacion”
(Skovgaard—Petersen, 330). Tantawi habla de la cirugia
como si fuera una cura que revela o6rganos sexuales
“enterrados o cubiertos”. La opinidn de Tantawi es que “Dios
no envio una enfermedad sin enviar una cura para ella”,
haciendo “una distincion entre una apariencia externa
(zahir), que puede ser engafosa, y una esencia interna
(batin), que siempre es verdadera” (332).

No es dificil ver resonancias entre zahir y batin y lo que
Gilles Deleuze y Félix Guattari denominan «los dos ejes,
significacion y subjetivacion» (1980: 167). Guattariy Deleuze
proponen que cada ser «posee dos sistemas semioticos muy
diferentes» (1980: 167). El primer sistema, la significacion
(superficie), «no habla un lenguaje general, sino uno cuyos
rasgos significantes se indexan a rasgos especificos de
facialidad [...] definiendo zonas de frecuencia o
probabilidad, delimitando un campo que neutraliza de
antemano cualquier expresion o conexidon inapropiada para



las significaciones apropiadas» (1980: 168). El primer
sistema es una superficie, como un rostro es como un lienzo
0 un mapa, con distintas lineas de geografia y simetria,
arrugas, rasgos faciales, simbolos, etc. El segundo eje es |la
subjetivacion (profundidad) en la que nuestra subjetividad
individual, como singularidad, se aloja en “conciencia,
pasion y redundancias” (1980: 168).

La segunda es la forma en que nuestros ojos son agujeros
negros; agujeros donde nuestra subjetividad
correspondiente —“nuestra alma”— encuentra refugio, un
abismo, como lo ilustra la metafora hegeliana: “los ojos son
las ventanas del alma” (Deleuze y Guattari, 1980: 167).

Es esta friccion entre la superficie y la profundidad, entre
el cuerpo corporeo y psiquico de Sayyid, entre zahir y batin,
o lo que se atribuyd publicamente a la superficie de Sayyid
versus lo que Sayyid pensé y sintid en profundidad, lo que
Sayyid articuld6 como la incomodidad, la fuente de Ia
"depresion extrema" y el motivo de la cirugia. Ser testigo de
su superficie era ancla, clavaba su subjetividad y, en efecto,
causaba una profunda insatisfaccion por el grado de su
profundidad, Sally deseaba |la correspondencia de lo que se
representaba en la superficie con su profundidad. La
aplicacion de la légica binaria a este conocimiento de la
superficie y la profundidad, zahir y batin, es lo que permitio
a Tantawi dividir la categoria de hermafrodita en "natural
versus "no natural". Considerando, es decir, que el cuerpo
no natural de Sally no se ajustaba a lo que Tantawi percibia



gue deberia ser: un hermafrodita natural. La fatwa de
Tantawi "puede tan facilmente marcar una tolerancia como
indicar un enemigo que debe ser derribado a toda costa"
(Deleuze y Guattari, 1980: 177). Como sefiala Rachel Adams,
al "encontrarnos con ‘'fendmenos', contemplamos Ia
disoluciéon de nuestros propios limites corporeos y psiquicos,
el terror y la excitacion de la fusion monstruosa con el
mundo circundante. Si la formacion de la identidad, ya sea
individual o colectiva, implica un gesto dual de incorporacién
y repudio, los fendmenos nos recuerdan el exceso
insoportable que se ha desprendido para conferir entrada al
reino de la normalidad" (2001: 7). El 'fendmeno racional’
detras del cual funciona la légica binaria es que cuando lo
hace, ella, la maquina dominante del momento, como es el
caso de la fatwa de Tantawi, opera rechazando "rostros que
no se ajustan, o parecen sospechosos, pero solo en un nivel
dado de eleccidon"; Rechazando por miedo, por la amenaza
de nuestra capacidad, como seres, de eleccidon (Deleuze y
Guattari, 1980: 177). Lo que hizo la fatwa de Tantawi fue
producir “divergencias sucesivas: tipos de desviacion para
todo lo que elude las relaciones biunivocas, para establecer
una relacion entre lo que se acepta en primera opcion y lo
qgue solo se tolera en segunda, tercera opcion, etc.” (Deleuze
y Guattari, 1980: 177). La “esencia” de Sally, o “Quién Sally
sentia que era”, en este sentido, puede estar oculta por la
ropa o incluso los genitales externos, pero una vez
descubierta, segun la fatwa de Tantawi, se espera que se



ajuste a ciertas expectativas sociales, reajustando la ropa
y/o los genitales segln sea necesario.

La transfobia se asemeja al racismo en este sentido. Como
describen Deleuze y Guattari, «el racismo opera mediante la
determinacion del grado de desviacion del rostro del
hombre blanco, que intenta integrar rasgos disconformes en
oleadas cada vez mas excéntricas y retrogradas, a veces
tolerandolos en lugares determinados bajo condiciones
determinadas [...] a veces borrandolos del muro, que nunca
tolera la alteridad» (1980: 178). La jerarquia establecida en
la fatwa de Tantawi no solo «operaba mediante la
determinacion del grado de desviacion» con respecto al
«hombre blanco no afeminado», como antiguo colonizador,
o incluso al «hombre egipcio no afeminado» producido
poscolonialmente en cada reocupacion posterior, sino
también en relacion con lo que Tantawi cree que el Islam
considera un «transexual natural». La ldgica binaria
practicada por Tantawi y Al'Azhar es del tipo que sefala con
el dedo y dice: "jAjal No es un hombre ni una mujer, asi que
debe ser un travesti" (Deleuze y Guattari, 1980: 177). Esta
l6gica no es inherente al islam. No, la logica de Al-Alzhar y
Tantawis se basaba en la idea de que ver implica saber,
mientras que la esencia interna de Sally era descartada
como un "trastorno psicolégico" no solo por Al-Azhar, sino
también por los psicologos. Pero si ese fuera el caso,
entonces "muéstrame a Dios". El problema con su vision era
el tipo de ldgica que aplicaban, de que el cuerpo de Sally no



correspondia a un verdadero "sexo, del que no sdlo existen
dos para cada ser humano", sino también a un tercer sexo
segun la admision de Tantawi, en su propia lengua, con la
categoria "Natural" (Skovgaard—Peterson, 2007: 3).

La distincion entre "natural” y "antinatural" demostro la
construccion de Tantawi y Al-Azhar de una jerarquia con la
categoria Transexual, con el proposito de
institucionalizacion, especialmente en el caso de los
Transexuales "Naturales” o "verdaderos". Su visién permite
la percepcion musulmana de que "cada ser humano tiene un
solo sexo, que es su verdadero sexo, y que de alguna manera
existe la idea de que el hermafrodita esta en camino de
adentrarse o alejarse de su estado [o estados]; es decir, el
hermafroditismo como proceso [es uno] que se reduce a ser
constantemente movimientos corporales y psicoldgicos,
manifestaciones que niegan este verdadero sexo"
(Skovgaard—Peterson, 2007: 8). Para Tantawi, el cuerpo de
Sally no se articulaba ni se elevaba lo suficiente ni
adecuadamente a la posicion privilegiada de ser considerado
un "verdadero caso de hermafroditismo" (Skovgaard—
Peterson, 2007: 3). El propio Tantawi afirma: «Esta
permitido realizar la operacion para revelar lo que estaba
oculto de los 6rganos masculinos o femeninos. De hecho, es
obligatorio hacerlo porque debe considerarse un
tratamiento cuando un médico de confianza lo aconseja. Sin
embargo, no esta permitido hacerlo por el mero deseo de
cambiar de sexo de mujer a hombre, o viceversa»



(Skovgaard—-Petersen, 2007: 331). Tantawi quiere
racionalizar la persona transgénero de Sally en su etapa
liminal para disciplinarla, clasificandola y (re)insertandola,
habiendo fingido que no estaba alli historicamente
hablando, dentro de una dualidad de género normativa, en
un esfuerzo por reforzar las jerarquias de género en Egipto,
un pais predominantemente musulman. Tantawi cree que el
secreto de Sally exigia una solucidn quirurgica exacta y
rapida a sus «signos y sintomas [...] todo se reducia al
pequefo y sucio secreto» de «éiqué le pasa a Sayyid?».
(Deleuze, 1985: 143). La logica de Tantawi refuerza las
dicotomias mente—cuerpo mediante la practica de usar
binariedades; una ldgica acompanada de practicas «cuyo
funcionamiento no esta garantizado por el derecho sino por
la técnica, no por la ley sino por la normalizacién, no por el
castigo sino por los métodos de control» (May, 1994: 67).

Mas alla de esto, dado que hemos llegado a varios puntos
de partida o preguntas consecuentes: ¢ Acaso el viaje de Sally
a través del infierno, la tirania y la burocracia de la sociedad
egipcia, indicd su transformacion en «Mujer» y toda la red
de feminidades esenciales que conlleva ser «Mujer»?
éAcaso Sally, y posiblemente cualquier otra «Mujer», u
«Hombre», como Sayyid (por ejemplo), no se esta
convirtiendo siempre en «Mujer»? Y este anhelo de Sally de
«ser mujer», si este estado ideal existiera o pudiera existir,
éno estaria militando en contra de este «estado ideal de
Mujer»; o este «estado ideal de Mujer» se estaria militando



en contra de si mismo? En otras palabras, la categoria
«Mujer» esta abierta a la apertura y al cuestionamiento a
través de un gesto inscrito de hospitalidad (en virtud de la
idea de «feminidad») grabado en ella, y que amenaza las
concepciones esencialistas de ella. Mi argumento es que
este gesto de hospitalidad o practica caracteristica de la
«feminidad» esta grabado en la categoria «Mujer»; que
actua, continuando una antigua tarea de «borrarse y
reescribirse», permitiendo el florecimiento de nuevas
expresiones de «Mujer». Es decir, «el espiritu de Ila
feminidad» se establece, pero nunca se asienta, en
diferentes caminos, vinculando y trayendo de vuelta,
conectando como ramas de un arbol con otras cartografias,
signos: sublimes, imaginarios, simbdlicos, linglisticos,
ontologicos y epistemoldgicos, todas singularidades
potencialmente femeninas, rizomaticamente
interrelacionadas a través del deseo de «Mujer». Son estas
singularidades las que desestabilizan la categoria «Mujer»,
la experiencia de convertirse en mujer. Es bajo esta luz que
creo que Sally se estaba convirtiendo en hombre hacia una
mujer. Sally se estaba convirtiendo en Sally.

Deleuze y Guattari escriben sobre una logica alternativa a
las binarias, el devenir. Puede haber “una mujer en devenir,
un nino en devenir, que no se asemejan a 'la' mujer o a 'el’
nino como entidades claramente molares (aunque es
posible —solo posible- que la mujer o el nifio ocupen
posiciones privilegiadas en relacion con los devenires)”



(Deleuze y Guattari, 1980: 275). Devenir “mujer no es imitar
esta entidad ni siquiera transformarse [fisicamente] en ella
[...] estos aspectos indisociables del devenir —la mujer debe
entenderse primero como una funcidon de algo mas” (ibid.).
No es “imitar ni asumir la forma femenina, sino emitir
particulas que entran en la relacion [...] o la zona de
proximidad, de una microfeminidad, en otras palabras, que
producen en nosotros [cada uno] una mujer molecular”
(ibid.). El devenir es la imaginacion, entonces, la
actualizacion de “proyectos perpetuos de autosuperacion y
autocreacion, constantemente perdiéndonos y
encontrandonos”, desestabilizando nuestro género a través
de la actuacion (Call, 2003; Butler, 1990). Un individuo ya es
“una multiplicidad, la actualizacion de un conjunto de
singularidades virtuales que funcionan juntas, que entran en
simbiosis, que alcanzan una cierta consistencia” (Deleuze,
1993: 29). Una mujer “como entidad molar tiene que
devenir mujer para que el hombre también devenga —o
pueda devenir mujer” (Deleuze y Guattari, 1980: 276). Uno
deviene sin “principio ni fin, partida o llegada, origen ni
destino [...] una linea de devenir solo tiene un medio” (ibid.,
293). El devenir, en este sentido, puede verse como una
descripcion de lo que Tantawi llamo “una mezcla”, en
referencia al cuerpo de Sally que no correspondia a un sexo
verdadero como él esperaba; La Unica diferencia es que los
devenires funcionan sobre la conjuncién y (como si se
compusieran como una serie molecular), mientras que los
binarios funcionan sobre una disyuncion o.



Tantawi argumenta que: «Creer en el islam es aceptar el
propio sexo y aceptar que debe ser regulado para que pueda
usarse correctamente» (Bouhdiba, 1985: 14). Bien, pero
entonces preguntaré retdoricamente quién es esta figura
terrenal y autoritaria en el islam, responsable de regular un
cuerpo divinamente relegado a lo que es; es decir, équién es
Tantawi para privilegiar el cuerpo sobre la mente o la mente
sobre el cuerpo cuando Dios cred a Sally con una mente y un
corazon, ni mas ni menos de un grado de «naturalidad» que
una «transexual natural» con un cuerpo «natural»
(Skovgaard—Peterson, 2007: 8)? Tantawi demuestra su
regulacion a partir de una "preocupacion real, [y] un deseo
de establecer de la forma mas precisa y estricta posible los
limites de los sexos", solo para darse cuenta, en su propia
admision, de que "gran parte de las fronteras intersexuales
son dificiles de detallar" a pesar de "la importancia que
tienen a los ojos de la conciencia musulmana, que se ve cada
vez mas obligada a erigir un muro impenetrable entre los
sexos" (1985: 42). Tantawi considera estrictamente el
estado "natural” del género a través del marco bioldgico de
los "genitales inalterados"”, y repite ademas el argumento en
su fatwa de que: un "verdadero hombre se define por un
pene en pleno funcionamiento" como fuente de poder
falico. Uno se pregunta si el analisis freudiano de Al-Azhary
Tantawi aplicaria la misma légica a un hombre castrado en
un accidente y al recién comprometido estatus social de ese
hombre en El Cairo tras su "pérdida falica", que lo privaria
de su estatus legal como hombre. Como escribe Paula



Sanders, «en caso de duda, la norma [de Tantawi] parecia
consistir en otorgar un estatus inferior a los hermafroditas.
Lo importante era proteger con éxito el acceso al estatus
superior de los hombres. Las normas garantizaban que
ningun hermafrodita alcanzaria el estatus otorgado a los
hombres a menos que se pudiera demostrar que, en efecto,
era hombre» (1991: 81). Tantawi no considera las
situaciones en las que el «verdadero» género no puede
discernirse mediante cirugia, en particular cuando una
persona no puede costearla.

Al concluir la primera parte, la fatwa de Tantawi, en
particular, ilustra un refuerzo dogmatico del principio
fundamental y fatal de la politica de identidad cuando se
aplica en la practica: es decir, que la verdad sobre un "otro"
no debe discernirse a partir de la observacion de indicadores
externos, lo que es zahir o superficial, lo que implica ademas
qgue las caracteristicas del "otro" no pueden dividirse
claramente en dos polos diametralmente opuestos. Es esta
practica de practicar una politica de identidad reduccionista,
cuando se convierte en una politica basada en la apariencia
que demuestra una postura, a la que me opongo
firmemente, abogando en cambio por articulaciones mas
fluidas del género a través del concepto de devenir.



Sedienta, bebiod el polvo de tinta de la ley: dulce miel en
su boca

El mundo esta empapado en mares de hermosa "locura"
ignorada. No la locura de los manicomios, sino la locura en
cada uno de nosotros —una locura oculta— que priva y libera
—una locura de nuestro propio (des)hacer interior, de
nuestro propio devenir (Guattari, 1995: 171). Incluso en los
anos desde 1982, cuando Al-Azhar entré en panico con
fantasias ligadas a atar a Sally, como histeria, esta fuente de
"locura"”, esta "maldad y anarquia"” considerada "incorrecta
en nuestra época’, resistid su exorcismo, deviniendo,
viviendo. Es solo a través del proceso "artistico" de
autocreacion, a través del devenir, escribe Deleuze, que
"emergemos de nosotros mismos, [y] sabemos lo que otro
ve de este universo que no es el mismo que el nuestro y
cuyos paisajes nos habrian permanecido tan desconocidos
como los que podrian estar en la luna" (2000: 42). El devenir
de Sally era su posesion mas preciada, su «asilo», su
superficie. Y cuanto peor era el «panico desatadov,
proveniente de la tortura publica y la locura que la obligaba
a morir de hambre, con la tirania por todas partes, mas
delirantemente se resistia Sally; intenten imaginarlo, «ser
escrutada en una ciudad como El Cairo, olvidense de la
vigilancia de la gente». Pero ya era demasiado tarde, Sally,
mucho antes, ya no prisionera, se habia librado de |la peor
gueja, de sus muros internos, reconciliando las cosas entre



ella y cualquier Dios, transformandose, jugando al maximo,
explorando el género, actuando con cierta locura,
rompiendo su caparazon, nadando en su mar abierto. Sally,
sin jefe, sin fabrica, se pidid permiso a si misma, rompiendo
las binarias mente—cuerpo en El Cairo, Egipto, en 1982. No
fue el primer incidente de transexualidad islamicamente
hablando, pero Sally ciertamente se mantuvo afectiva en
una sociedad que la confundio con un objeto de publicidad
desenfrenada, una paciente; una especie de superestrella de
la locura. Lo hizo como resistencia a la opinidon popular y a
Al-Azhar en un pais que ha seguido declarandose en “estado
de emergencia y terror” (Guattari, 1995: 172) durante mas
de 27 anos.

Esta huida ndmada anarquista y la resistencia de Sally,
sopesada contra la incapacidad de Al-Azhar para
'‘domesticarla’, se basaba en la capacidad de Al-Azhar para
hacer que ‘'una mu-kuhu'natha’ psicolégicamente
perturbada se sometiera, para conformarse, cuerpo vy
mente, dentro de ciertos limites de género construidos. No
era el cuerpo de Sally, en realidad, lo que deberia haberse
demostrado como el problema para Al-Azhar, sino mas bien
su mente y su corazon; ella sabia lo que estaba haciendo.
Que no podian conquistarla. Alli, en ese terreno, ella es libre
y puede ser lo que desee ser. Uno "supondria que los
problemas psicoldgicos existentes de la paciente, causados
por la mutilacidon de sus genitales por parte del cirujano y el
consiguiente lavado de cerebro por parte de la sociedad,



habrian superado con creces los problemas potenciales
resultantes de regresar a un cuerpo al que sienten que
pertenecen" (Music, 2003: 42). Particularmente dado que
Sally nacid y crecié en Egipto; «Ella nunca vino, nunca se fue,
nunca se fue»; no era ambivalente hacia la cultura egipcia 'y
musulmana. Aun asi, insistid6. Este también es el
razonamiento por el que la fatwa del Gran Mufti se convirtio
en una fuente de confusidon, ya que ambas partes «[en
defensa y en oposicién a la cirugia] la citaron para apoyar su
postura» (Skovgaard—Peterson, 2007: 8). Al-Azhar se dio
cuenta de que «socializada en este mundo de relaciones,
gue asumia que hombres y mujeres debian interactuar, que
debian interactuar de maneras prescritas, y que |la
interaccion de otras maneras, amenazaba el orden social y
debia ser protegida a toda costa» (Sanders, 1991: 75). Al-
Azhar temia que su orden, «el orden de Dios», se
derrumbara publicamente si Sally era aceptada en lugar de
tolerada islamicamente; lo que eso significaria en términos
de los derechos de las personas transexuales: éen qué rincon
de la mezquita rezaria Sally? Al-Azhar en su decision,
encabezada por Tantawi, demostré poca fe en el islam o en
Dios.

No se puede transigir con la creencia en la diferencia, en la
aceptacion. No deberia ser cuestionable; bueno, siempre
gue existan compromisos éticos y politicos particulares,
como condiciones para una amistad incondicional. En el
Islam, las acciones justas «reconocidas no son monopolio de



ningun competidor uUnico [...] como juez Dios, debe estar por
encima del estrecho interés de los participantes [y] las
afirmaciones de familiaridad con el juez [Dios] con cualquier
'equipo’ en particular no les serviran de nada» (Esack, 1997:
175). Ninguna autoridad, «ningun lider, ningin gobierno,
ninguna asamblea puede restringir, abrogar o violar de
ninguna manera los derechos» (Arkoun, 1994: 106) a la
existencia, a la aceptacion; pertenecen a Dios, no cubiertos
de mierda, orinados por demagogos.

Ese es precisamente el punto central del concepto islamico
del Tawhid, la primera proclamacion de la creencia: solo Dios
es Dios, y solo hay uno, con Mahoma como Mensajero final.
Al-Haqq, palabra arabe que significa «El Justo», un atributo
de Dios, el trascendente de todos los seres, es aquel a quien
cualquiera tiene no solo el privilegio de acceder, sino
también el derecho a no acceder (Esack, 1997: 158). Con
este «derecho a acceder o no», Dios advirtio incluso al
Profeta que no excediera su autoridad exclusiva sobre este
«derecho a no acceder» divinamente decretado. Allah le
dice a Muhammad: “Para aquellos que toman como Awliya'
[guardianes, partidarios, ayudantes, protectores, etc.] a
otros ademas de El [es decir, quienes toman otras deidades,
aparte de Allah como protectores, y los adoran, incluso
entonces] Allah es Hafiz [Protector] sobre ellos [es decir,
cuida de sus acciones y los recompensara], y tu [Oh
Muhammad] no eres un Wakil [guardian o un administrador
de sus asuntos que tiene voz] sobre ellos” (El Sagrado Coran,



Capitulo 42, Capitulo de 'El Concilio': Versiculo 6). Es este
espiritu de aceptacion en el Islam, y que existe también en
el anarquismo como una orientacion politica y filosofica que
puede informar de manera unica al Islam politica vy
éticamente, y lleva el debate mas alla de una practica de
mera tolerancia para ayudar a desarrollar una doctrina de
aceptacion en la practica.

Al-Haqq irradia desde lo singular, lo trascendental, a un
multiplo plural en su forma Huquqg —'derechos' aqui en la
Tierra— ¢y quién sino Dios dota a los seres de Huquqg? La
inclusividad es superior a la exclusividad en el Islam, pues
como afirma el Sagrado Coran: "jEn verdad! Dios ama a los
gue son equitativos" (Capitulo 49, El Capitulo de 'Las
Camaras': Versiculo 9). Para que la transexualidad sea
concebida como un testimonio divino de la diferencia,
entendida de esta manera y con este espiritu, es lo que creo
necesario para el Islam en el presente. Siguiendo esta vision,
cualquier intento de lo que Hakim Bey llama tolerancia
radical, o lo que yo llamo aceptacidén, comienza con la
determinacidn de los derechos de los transexuales a la vida,
al nikah (matrimonio en drabe), a la herencia, a la adopcidn,
etc. Los transexuales tienen Huqugq. La transexualidad no es
un problema, sino que es, en un sentido deleuziano, una
senal; “un signo que constituye mundos diferentes, signos
mundanos, signos vacios, signos enganosos”, un tercer sexo,
en un sentido proustiano, la transexualidad como 'un sexo



natural’®® (Deleuze, 2000: 7-9); un tercer sexo que posee
varias 'encarnaciones' y representaciones simulacras a
través de las diversas intersecciones de la transexualidad
con regimenes de verdad coloniales, imperiales, culturales,
étnicos y raciales, de hecho historiografias. Todo “que
transforma todos los demas” significantes, formaciones, no
solo de la transexualidad en si misma como categoria, sino
también de la categoria 'Mujer' y a la que esta conectada.
Dicho esto, advierto a los musulmanes contra la busqueda
de que estos huquq se establezcan institucionalmente, 'bajo
la supuesta proteccion de cualquier soberano' que no sea
Dios, ya sean mufties, psicologos o Al-Azhar. Porque no
deberia ser dificil imaginar que, en un escenario donde
exista un movimiento hacia el establecimiento institucional
de los derechos de las personas transexuales, los
musulmanes aun se arriesgarian a la estabilizacion,
traduccion, inscripcion y normalizacion del género como una
gota de tinta, palabras, apropiadas por instituciones como
Al-Azhar; el género seguiria siendo otra construccion
binaria, que se encasillaria en las formas burocraticas del
Estado. Hay una hermosa locura en lo antinatural, en formas
alternativas de resistencia no institucionales.

96 Lejos de unir los sexos, los transexuales, que separan los sexos binarios,
son la fuente de la que podemos proceder a ver dos series o sitios
homosexuales divergentes: el de Sodoma y el de Gomorra. Proust escribe
sobre la homosexualidad: «Los dos sexos moriran, cada uno en un lugar
aparte del mismo» (Proust, Sodoma y Gomorra, 616), teniendo acceso al
mismo secreto, las sefiales que ambos poseen.



Nada resulta obscuro en la fatwa de Tantawi, tan pronto
como se consideran los detalles diabdlicos, las fronteras
gobernantesy la légica binaria que protege y cierra la puerta
a la posibilidad y los derechos de un punto intermedio. La
vision de Tantawi descarta las habilidades de un Creador
creador que creod a Sally de manera diferente, sin intencién
de causar confusion ni para divertirse, sino para que ella, y
solo ella, decidiera. Por ejemplo, Tantawi nunca considero
gue tal vez Dios cred a Sally para ver quién se pelearia por
qgué, quién dejaria lo pertinente en una artimana y para qué,
excepto lo ético y politico; bases desde las cuales los
musulmanes pueden construir nuevas comunidades tras
haberse entregado a l|a aceptacion de las personas
transexuales. No es dificil ver que el caso de Sayyid-Sally
sirve para distraer la atencion de los problemas politicos,
socioeconomicos y humanos de la sociedad egipcia. Tantawi
consideraba la fe en términos de lo que divide y dispersa,
ignorando la sabiduria de la diferencia y los objetivos
iniciales de la fe, transgrediendo la Unica Autoridad de Dios
como Juez Divino y proveedor de derechos (Esack, 1997:
171). No hay evidencia de que Tantawi ni Al-Azhar
consideraran mucho el fiel determinismo de Sally, su
respeto y dignidad, mientras luchaba por sentir lo que solo
ella podia sentir, a pesar y después de todas las pruebas y
tribulaciones que enfrento en la Universidad de Al-Azhar, y
sin duda a los ojos de la cultura popular egipcia. Y aun asi,
regreso a Al-Azhar y se gradud como doctora.



Natural o antinatural, existia un orden binario que nunca
intentd aceptar la existencia de Sayyid-Sally como un
derecho divino, sino que reformuld una representacion de
género para apenas tolerarla e ignorarla, asi como Ia
existencia de Sayyid—Sally. Para Tantawi, todo lo que queda
por decir se encuentra en dos versiculos coranicos: «A
nosotros nuestras obras y a vosotros las vuestras; que no
haya disputa entre vosotros y nosotros. Dios nos reunira y a
Dios retornaremos». Alli, Dios decretara, como Juez
Supremo, las posiciones claras en las que diferimos (Capitulo
42, Capitulo de «El Consejo», versiculo 15; Capitulo 2,
Capitulo de «La Vaca», versiculo 139).

Referencias

AbuKhalil, As'ad. (1993). “Una nota sobre el estudio de la
homosexualidad en la civilizacion arabe / isldmica”. The
Arab Studies Journal, otoino de 1993: 324, 48.

Bouhdiba, Abdelwahab. (1998). Sexualidad en el Islam. Londres,
Reino Unido: Saqi Books.

Doupret, Baudouin. (2001). “Moralidad sexual en el ambito juridico
egipcio: Circuncision femenina, operaciones de cambio de
sexo y motivos de demanda”. Derecho islamico y sociedad
(9)1: 42-69.



Esack, Farid. (1997). Cordan, liberacion y pluralismo. Oxford:
Oneworld Publications.

Flax, Jane. (1990). Fragmentos de pensamiento: Psicoanalisis,
feminismo y posmodernismo en el Occidente
contemporaneo. Berkeley: University of California Press.

Garber, Marjorie. (1997). Intereses creados: Travestismo vy
ansiedad cultural. Nueva York: Routledge.

Massad, Joseph. (2002). “Reorientando el deseo: La Internacional
Gay y el Mundo Arabe”. Public Culture (14)2: 361-85.

Rowson, Everett K. (1991). “Los afeminados de la Medina antigua”.
Revista de |la Sociedad Oriental Americana (111)4: 671-93.

—(1991a). “La categorizacion del género y la irregularidad sexual en
la literatura medieval”

Listas de vicios arabes”. en Body Guards: The Cultural Politics of
Gender Ambigltedad (Julia Epstein y Kristina Straub., Eds.).
Nueva York y Londres: Routledge.

Sanders, Paula. (1991). “Generizacion del cuerpo agénero:
Hermafroditas en la ley islamica medieval”. En Mujeres en
la historia de Oriente Medio (Keddie, N. y B. Baron, eds.).
New Heaven: Yale University Press.

Taha, Saud A. y Gady M. Magbool. (1995). “El patrén de los
trastornos intersexuales y la asignacién de género en la

provincia oriental de Arabia Saudita”. Saudi Medical
Journal (16)1: 17-22.






Xll. RESENA DEL LIBRO: LA POLITICA DEL
POSTANARQUISMO

Leonard Williams °/

Saul Newman, La politica del postanarquismo
(Edimburgo: Edinburgh University Press, 2010), 200 pp.

Como es habitual en Saul Newman, este libro es el dltimo
de una serie de esfuerzos por destacar y explicar las
tendencias anarquistas que se esconden en el pensamiento

97 Leonard Williams ensefia ciencias politicas en el Manchester College, en
North Manchester, Indiana, EE. UU. Sus principales intereses de
investigacion se centran tanto en el anarquismo como en el pensamiento
politico contemporaneo, y ha publicado articulos en revistas como New
Political Science, Journal of Political Ideologies y Journal for the Study of
Radicalism. Es autor de American Liberalism and Ideological Change y
coeditor de Political Theory: Classic and Contemporary Readings.



postestructuralista. A través de diversas obras que trazan la
afinidad entre el anarquismo y el postestructuralismo (en
particular, De Bakunin a Lacan y Poder y politica en el
pensamiento  postestructuralista), Newman se ha
consolidado como uno de los principales intérpretes de los
vinculos entre la filosofia continental y la politica radical.
Comprometido con revelar las implicaciones éticas y
politicas del rechazo de los enfoques fundacionales de la
teoria y la practica, el proyecto de Newman ha alcanzado un
punto de inflexion con esta ultima obra. El principal reto al
gue nos enfrentamos, asi como el principal objetivo de este
libro, es «pensar la politica fuera del Estado: explorar los
principios constitutivos y los contornos éticos de un espacio
politico que busca la autonomia del orden estatal» (167).

Escrito con una claridad excepcional, el esfuerzo de
Newman por afirmar el lugar del anarquismo como el
horizonte mismo de la politica radical (2) implica
exploraciones tanto geograficas como ontoldgicas.
Geograficamente, la preocupacion es ubicar el lugar que
ocupa el anarquismo en la politica contemporanea. A
primera vista, parece ser simultaneamente ningun sitio y un
no—lugar. Como un "deseo recurrente de vida sin gobierno
que acecha la imaginacion politica" (1), cualquier
concepcion del anarquismo que podamos tener parece ser
poco mas que un espectro. Como tal, se encuentra mas alla
de nuestro alcance, fuera de las concepciones estandar de Ia
politica arraigadas en el poder y la autoridad, la soberaniay



la coercion. En una segunda perspectiva, pasando de la
geografia a la ontologia, el anarquismo esta necesariamente
presente en esos momentos en que surgen desafios
insurreccionales a la autoridad. En este sentido, el
anarquismo bien puede identificarse con el perpetuo pero
intermitente espiritu de revuelta que ha animado durante
mucho tiempo numerosos movimientos sociales y politicos,
desde la democracia hasta el socialismo, desde el
sindicalismo hasta la politica de identidades. Sin embargo,
debemos ser cuidadosos y no concebir el anarquismo
simplemente como el ultimo refugio de radicales cansados,
agotados de las luchas libradas por generaciones anteriores.
En cambio, se nos anima a ver su lugar y configuracion
adecuados como un ambito marcado por la accion éticay los
suefos utdpicos, un ambito donde pensadores y activistas
buscan la realizacion simultanea de la igualdad y la libertad
(a veces llamada "“igual-libertad"). La perspectiva de
Newman, en otras palabras, se presenta como un
posanarquismo.

¢Qué es, entonces, el postanarquismo? Esta pregunta ha
sido objeto de debate entre tedricos y activistas anarquistas
desde hace tiempo. Para algunos pensadores y activistas, el
término sugiere una nueva forma de anarquismo. Con
reminiscencias de |la obra de Bob Black, el postanarquismo
de Newman se despide con especial entusiasmo de la
forzada herencia izquierdista del pasado. Para otros, el
término indica que la politica radical deberia trasladarse a



un nuevo plano, que de alguna manera deberia ir no solo
mas alld del izquierdismo, sino mas alla del anarquismo
mismo. Ya sea que el postanarquismo se considere la ultima
moda intelectual o el sucesor del radicalismo, este libro se
enfrenta al objetivo minimo, pero importante, de
comprender el concepto de postanarquismo.

Newman asume la tarea de explicar el postanarquismo con
su estilo tipicamente competente y perspicaz. Basandose en
las diversas corrientes del pensamiento postestructuralista,
asi como en ideas de las tradiciones (post)marxista,
continental y anarquista, aclara el alcance del
postanarquismo participando en numerosos debates dentro
de la teoria politica contemporanea. Encontrara secciones
de la obra que abordan a muchos de los sospechosos
habituales: duos tedricos dinamicos como Deleuze vy
Guattari, Hardt y Negri, junto con Laclau y Mouffe; asi como
a diversos pensadores radicales, desde Badiou hasta
Bookchin, desde Zerzan hasta Zizek. Sin embargo, a
diferencia de la estructura de algunos de sus libros
anteriores, el lector no encontrara cada capitulo dedicado a
interpretar y criticar a un tedrico en particular. En cambio,
esta obra se asemeja mucho al esfuerzo de Newman por
llegar a un acuerdo con su conciencia filosofica.
Progresamos del anarquismo clasico al postanarquismo a
través de una serie de momentos que constituyen un viaje
gue explora posibles caminos hacia la liberacion. El objetivo
es describir, o mejor dicho, sugerir, como podriamos



emerger de nuestra sumisidon voluntaria y nuestro apego
psiquico al poder. El proyecto, mas bien utdpico, de
Newman, como el del propio anarquismo, consiste, por
tanto, en «ofrecer un punto de alteridad o exterioridad para
interrogar los limites de este orden [es decir, el existente]»

(7).

En otras palabras, la teoria postanarquista se esfuerza por
resolver el enigma fundamental del poder: como resistirlo o
rebelarse contra él sin reproducir sus estructuras de
dominacion bajo otra forma. El postanarquismo, si bien
busca proporcionar un camino hacia la emancipacion
genuina, comienza cuestionando los fundamentos
epistemoldgicos y ontoldgicos del Estado y el capitalismo. Al
plantear esta critica, el postanarquismo no puede depender
de las ideas fundacionales del esencialismo y el humanismo,
precisamente el tipo de presupuestos que caracterizan no
solo el pensamiento ilustrado, en el corazon del radicalismo
moderno, sino también importantes corrientes de la propia
tradicion anarquista. Ser utopico, en el sentido de Newman,
no significa realizar un proyecto intelectualmente
construido de la sociedad ideal; mas bien, significa descubrir
las caracteristicas clave de la sociedad futura en medio de
las practicas de la sociedad actual. El utopismo
postestructural reconoce el potencial revolucionario en las
acciones cotidianas, en las formas moleculares o localizadas
de resistencia que ocurren dondequiera y cuandoquiera que
el poder actue (64-6).



iQué tipo de politica anticipa entonces la teoria
postanarquista? En  palabras de Newman, el
postanarquismo constituye una antipolitica, es decir, una
politica antipolitica. Es una iniciativa revolucionaria que
sospecha de la representacion y rechaza al Estado. Al
esbozar los origenes de dicha politica, Newman comienza
con una recapitulacion de las discusiones entre marxistas y
anarquistas sobre el Estado, el partido y la revolucion.
Incluso las ideas postmarxistas de hegemonia y pluralismo
agonistico, aunque aparentemente dirigidas a Ia
emancipacion, no logran trascender el marco impuesto por
la l6gica politica de |la soberania estatal. Como resultado, el
postanarquismo busca “concebir un espacio para la politica
fuera y contra el Estado, y ver la politica como una actividad
a través de la cual el principio de |la soberania estatal se
cuestiona y se disputa radicalmente” (103).

A estas alturas, pocos anarquistas dudarian en suscribir el
analisis de Newman. Pocos, de hecho, no disfrutan de la
oportunidad de retomar las antiguas disputas con el
marxismo en cualquiera de sus formas. A partir de su
encuentro con el marxismo y el posmarxismo, Newman se
propone dilucidar las conexiones que vinculan al
posanarquismo con el pensamiento radical contemporaneo
y la filosofia continental. El objetivo de su analisis, una vez
mas, es situar el enfoque posanarquista como uno que
rechaza las tendencias maniqueas presentes en el
pensamiento anarquista clasico (tendencias que Newman



diagnosticd ingeniosamente en Poder y Politica en el
Pensamiento Postestructuralista). Donde los anarquistas
tradicionales oponen lo natural a lo artificial y lo social a lo
politico, los posanarquistas buscan una via de escape a esa
oposicion binaria. La cuestion emancipadora no es como
tomar el poder estatal, como pretendian los marxistas; ni es
simplemente como abolir el Estado de una sola vez, como
pretendian los anarquistas clasicos. Mas bien, el quid de la
cuestion radica en «codmo construir una politica que, en su
propia existencia, presuponga la disolucion radical del
imaginario estatista» (111-12). El postanarquismo, por lo
tanto, intenta trazar un nuevo territorio, un espacio que se
situa entre lo social y lo politico, al tiempo que rechaza las
afirmaciones esencialistas que se han sostenido durante
mucho tiempo sobre ambos ambitos. En este nuevo terreno,
el postanarquismo rechaza tanto la nocion de que la
emancipacion es inmanente al desarrollo capitalista como la
idea de que algun acontecimiento espontaneo marcara el
comienzo de una era de liberacidon inalterada.

Para Newman, el anarquismo contemporaneo se deshace,
con razon, de gran parte del bagaje politico e intelectual del
pasado. Los vinculos tradicionales de la izquierda con
determinados movimientos obreros o socialistas suelen
dejarse de lado en favor de afinidades anticapitalistas e
igualitarias mas difusas. Las concepciones ilustradas de la
naturaleza humana vy la razén se desvanecen en favor de
ontologias postestructuralistas no fundacionales. El



escepticismo hacia las metanarrativas, el abandono de las
identidades esenciales, el énfasis en el lenguaje y el discurso,
y un concepto de poder constituyente son las ideas
postestructuralistas centrales que, segun Newman,
deberian guiar ahora la politica anarquista (140-142). El
postanarquismo toma estas ideas como puntos de partida
(équizas lineas de fuga?) de las categorias tradicionales del
pensamiento radical. La democracia ya no connota un
conjunto estable de instituciones parlamentarias ni deberia
referirse a un tipo de toma de decisiones colectiva. Para
Newman, siguiendo a Ranciere, la democracia debe
concebirse como una politica de la disyuncion. En la medida
en que el anarquismo contemporaneo desestabiliza los
fundamentos ontoldgicos y las identidades esenciales del
anarquismo tradicional, el postanarquismo se convierte en
una ética en la que el poder se problematiza continuamente
y donde las fronteras se disputan constantemente (151). La
disidencia y el desacuerdo, por lo tanto, son inevitables en
la vida politica y, presumiblemente, en el propio
anarquismo. En el postanarquismo, el énfasis recae en la
contingencia y la innovacion practica, mas que en la
comprension de la base organica y el telos racional de la
historia de la liberacion humana (153). Los principios
fundacionales de accidn extraidos de la teoria revolucionaria
o las ciencias sociales modernas deben dar paso a una
politica arraigada en practicas localizadas y contingencias
generalizadas.



Asi como el posestructuralismo es una filosofia sin
fundamentos, el posanarquismo es una politica sin
garantias. Ya no podemos apostar por un proletariado que
adquiera progresivamente conciencia de clase ni se
involucre espontaneamente en la acciéon revolucionaria. Ya
no podemos dar por sentado el inevitable declive del modo
de produccion capitalista mediante el desarrollo dialéctico
de la sociedad comunista. Simplemente no podemos asumir
qgue las mejores cualidades de los seres humanos se
liberaran y se expresaran de tal manera que el poder y la
dominacidon ya no sean una preocupacion.

El imaginario del anarquismo clasico oponia la naturaleza
pura a las convenciones corruptas, buscando la liberacion de
la sociedad de las ataduras del Estado. En la interpretacion
gue Newman hace del postanarquismo, «lo politico es el
espacio constitutivo entre la sociedad y el Estado» (169);
ninguno de los polos de esa oposicion es privilegiado;
ninguno puede colonizar ni conquistar al otro. La politica
radical se presenta asi como «una serie de luchas,
movimientos y comunidades cuya existencia es a menudo
fragil, cuyas practicas son experimentales, tentativas vy
localizadas, y cuya continuidad no esta en absoluto
garantizada» (170). El reto consiste en desarrollar y emplear
organizaciones no autoritarias al servicio de objetivos no
representativos o democraticos como la «igualdad y la
libertad».



No me cabe duda de que La politica del postanarquismo es
una lectura esencial para quien desee comprender el
postanarquismo. Sus problemas y preocupaciones tedricas
se describen y exploran con maestria. Sus fuentes en el
pensamiento postestructuralista, sus afinidades con la
filosofia continental y sus vinculos con el anarquismo clasico
y contemporaneo estan bien resumidos e interpretados con
imparcialidad. Cualquier critica que se pueda hacer al libro
no surge de la erudicion o el analisis que presenta, sino de lo
que la obra no menciona o apenas explora.

La comprension de Newman del postanarquismo se
dilucida en gran medida mediante el contraste. Por ejemplo,
descubrimos que no comparte los supuestos maniqueos, e
incluso reduccionistas, del anarquismo clasico. Descubrimos
que el postanarquismo rechaza tanto la ontologia
esencialista del pensamiento ilustrado como las
prescripciones racionalistas de la tradicion marxista. Sin
embargo, debido a su naturaleza contingente y no
fundacional, no sorprende que Newman no logre del todo
atribuirle un contenido positivo al postanarquismo.
Sabemos dénde encontrar el postanarquismo en accion —en
el espacio entre la sociedad y el Estado—, pero no sabemos
con certeza si podria identificarse a simple vista. Podriamos
distinguirlo en una rueda de reconocimiento, pero tal vez no
entre la multitud en las calles. Se puede encontrar cierto
contenido positivo para el postanarquismo en el ideal de
igualdad vy libertad, una nocidn clave para Newman; pero, en



general, el concepto se define en términos sencillos,
minimalistas e incluso evidentes. Simplemente no se analiza
con gran detalle. En la medida en que el postanarquismo
aparece como un utopismo, nos ayudaria a todos saber un
poco mas sobre la direccion en la que debemos dirigirnos.

Al asimilar los argumentos de Newman, es facil llegar a la
conclusion de que el postanarquismo es ahora central para
el proyecto emancipador. Sus supuestos ontoldgicos y
herramientas teodricas sin duda proporcionan un medio
importante para reflexionar sobre las posibilidades de Ia
politica radical. Aun asi, no esta del todo claro qué se debe
hacer al asumir su ontologia en serio. En general, cuando
Newman habla de cuestiones de la practica anarquista, suele
hacerlo en el contexto de afirmaciones tedricas sobre los
contornos de la ética, aunque en el capitulo final intenta
destacar algunos ejemplos concretos de actividad politica
postanarquista. Aun asi, lo maximo que puede hacer es
hacer gestos, ciertamente comunes, en direccion a «las
estructuras y practicas descentralizadas, democraticas y no
autoritarias implicadas en lo que se denomina ampliamente
el movimiento anticapitalista global» (168). Tal vez el
siguiente paso para dilucidar una explicacion postanarquista
de la emancipacion sea hablar no sélo de estructuras y
practicas especificas, sino teorizar sobre codmo es posible
gue la conciencia critica de la que dependen surgiera en
primer lugar.



El anarquismo, como antipolitica, ha sido tipicamente
marginado o mantenido en los limites exteriores de la teoria
politica. Debido a esta posicion marginal, Newman sugiere
qgue el anarquismo "tiene algo importante que decir sobre la
naturaleza de lo politico" (181). Esta significativa
contribucion es lo que hace que el anarquismo merezca
mayor estudio, practica y desarrollo; de hecho, es lo que
hace que la obra de Newman sea inherentemente valiosa.
Aun asi, el anarquismo contemporaneo (ya sea
posanarquista o no) sigue siendo una doctrina en gran
medida aspiracional. Quizas decir algo importante sobre lo
politico sea menos destacable que inspirar una obra politica
importante. De ser asi, entonces el posanarquismo -el
anarquismo concebido como un radicalismo contingente-
debe entenderse necesariamente como un anarquismo por
venir.



XIIl. ESCUCHATE A TI MISMO

Jamie Heckert

Escuchate a ti mismo,

A los sutiles flujos de la emociodn,
al deseo que recorre tu cuerpo.
No necesitas conformarte

con ninguna casilla

ni con ningun limite.

Los deseos desbordan

estas simples lineas disefadas
para controlar, para contener.

Amate a ti mismo,
Lo que aportas al mundo.
Puede que haya voces que digan:



«No eres lo suficientemente bueno,
no lo estas haciendo bien».

Hablan desde la ira,

desde el miedo.

No tienes por qué guardarte

estas palabras en el estdmago.
Déjalas ir cuando estés listo.

Practica tu mismo;

Haz lo que te mueve.

Siente tu respiracion, tu cuerpo.
Toca tu corazon.

Acaricia tu piel.

Recibe el contacto que necesitas
del viento y el agua,

la tierra y el sol,

la comida y la bebida,

las manos y la boca.



